Bernard Hours

Breve historia de las
drdenes religiosas

Traduccién de Violeta Radovich

Alianza editorial
El libro de bolsillo



Titulo original: Histoire des ordres religienx

Primera edicién: enero de 2026

Disefio de coleccién: Estrada Design
Disefio de cubierta: Manuel Estrada
Tlustracién de cubierta: © Luisa Ricciarini/Bridgeman Images

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra estd protegido por la Ley, que establece penas
de prisién y/o multas, ademds de las correspondientes indemnizaciones por dafos y perjuicios, para
quienes reprodujeren, plagiaren, distribuyeren o comunicaren ptblicamente, en todo o en parte, una
obra literaria, artistica o cientifica, o su transformacidn, interpretacién o ejecucion artistica fijada en
cualquier tipo de soporte o comunicada a través de cualquier medio, sin la preceptiva autorizacién.

© Que sais-je? / Humensis, 2012
© de la traduccién: Violeta Radovich Ruiz, 2026
© Alianza Editorial, S. A., Madrid, 2026

Calle Valentin Beato, 21

28037 Madrid

www.alianzaeditorial.es

PAPEL DE FIBRA

CERTIFICADA
ISBN: 979-13-7009-119-4
Depésito legal: M-19853-2025
Printed in Spain



Indice

9 Introduccién. Del monacato ala vida consagrada

13 1. Los origenes del monacato

13 1. El nacimiento del monacato en el Mediterrdneo
oriental
18 II. Losinicios del monacato occidental

26 2. El paradigma benedictino en el Occidente latino (si-
glos v111-X1)
26 I. De Gregorio Magno a Benito de Aniano: el triunfo
dela regla de san Benito

28 II. Cluny
34 III. Labusqueda de otras vias
43 IV. El monacato femenino

47 3. Un nuevo monacato: las drdenes mendicantes
48 I. Francisco de Asfs (1182-1226) y la familia francisca-

na
SI II. Domingo y los frailes predicadores
53 III. Las otras drdenes mendicantes

56 IV. Lasbeguinas

60 4. ¢Una crisis de los regulares a finales de la Edad Me-
dia?
60 I. Eltemadela «decadencia»



Indice

65 II. Elmovimiento de reforma bajo la regla de san Benito

70 III. Los hermanos menores: la disputa por la pobreza y
el nacimiento de la observancia

73 IV. El movimiento de reforma entre los predicadores

74 V. El movimiento de reforma entre los otros mendi-
cantes

76 VI. Las creaciones de la devotio moderna

78 5. Comienzos de la Edad Moderna: una nueva edad de
oro para los regulares

79 I. Los regulares entre la contestacién y la confirmacién
85 II. Lasrenovaciones

92 III. Las nuevas creaciones

98 IV. Las congregaciones femeninas

102 6. Lallustracidén: el cuestionamiento del monacato
102 I. Lasformas del antimonacato
108 II. Laambivalencia del siglo

115 7. Secularizacién y vida regular (siglos x1x a xx1)
116 I. Los avatares del contexto politico

123 II. Elsiglo x1x, nueva edad de oro para los regulares
129 III. Los nuevos desafios del siglo xx

139 8. Losregularesy las misiones

140 L Laprimeraexpansién misionera (siglos XvI-xv1Ir)

146 II. Los regulares y el renacimiento misionero en la
Edad Contemporinea

153 Glosario
155 Bibliografia



Introduccién

Del monacato ala vida consagrada

El monacato, una «forma de vivir el ascetismo cristia-
no» (P. Maraval), aparecié en la segunda mitad del siglo
111 en la parte oriental del Imperio romano. Fue propia-
mente institucionalizado a partir del siglo 1v, y ha segui-
do siendo un componente esencial del cristianismo des-
de entonces hasta nuestros dias.

«Monje» viene de monachos, «el que vive solo». Nada
mis sencillo en apariencia, aunque en realidad no hay
nada mds complejo que definir correctamente qué es el
monacato. «Vivir solo» no se refiere necesariamente a la
soledad del ermitafio, y la mayoria de las formas de vida
mondstica son comunitarias o «cenobiticas». Dicho de
otro modo, el monje o la monja, hombre o mujer, no es
tanto quien vive solo, sino mds bien quien vive separado
del resto de las personas, de la sociedad en la que nor-
malmente se habrifa insertado trabajando, casindose y



Breve historia de las 6rdenes religiosas

asegurando el futuro de su familia. Por tanto, podria-
mos plantearnos la posibilidad de caracterizar al monje,
sobre todo, como un «renunciante». Pero el clero dio-
cesano, desde el mds humilde vicario hasta el obispo, no
pertenece al universo de los monjes, aunque también
haya renunciado a seguir los caminos habituales de la
vida social. Por otra parte, mientras que el clérigo secular
puede practicar el ascetismo, es decir, la formalizacién
de todas las renuncias al mundo, esto es precisamente lo
que caracteriza la vida mondstica. Si bien existen grados
en el ascetismo, el monje que lo descuida siempre es con-
siderado un mal monje.

La eleccién de una vida por separado no es exclusiva
dela civilizacién cristiana. En el budismo, el taoismo y el
sintofsmo también han surgido formas de monacato.
Los monjes orientales se definen ante todo por la renun-
cia, aunque no todos la lleven hasta el extremo de ciertas
précticas jainistas, como la desnudez total, signo de des-
prendimiento absoluto del cuerpo. La perspectiva com-
parativa que propone el florecimiento actual de los Es-
tudios Globales (Global Studies), asi como el desarrollo
de los encuentros intermondsticos y el hecho de que los
monjes occidentales y orientales le concedan la misma
prioridad a la oracidn, plantearfan la necesidad de tener-
los a todos en cuenta; sin embargo, por motivos de espa-
cio, en la presente obra nos limitaremos al estudio del
monacato catdlico, al que tendremos que describir a
grandes rasgos debido a lo rica y diversa que es su histo-
ria.

10



Introduccion. Del monacato a la vida consagrada

Esta restriccién apenas facilita la identificacién de nues-
tro tema de estudio. La definicidn cl4sica del monacato lo
equiparaba a las formas de vida eremitica o cenobitica re-
gidas por una regla y consideraba que, de todas ellas, la de
san Benito habia sido la mds equilibrada y fecunda. De ahi
que el monje benedictino haya representado durante mu-
cho tiempo el concepto ideal del monje. Quedaban ex-
cluidos, por tanto, los candnigos regulares, los monjes
mendicantes, los clérigos regulares, las sociedades de vida
comun, los institutos seculares, etc. Este punto de vista es-
trictamente candnico ofrece la ventaja de poder seleccio-
nar por exclusién, pero desde un punto de vista antropo-
l6gico no resulta tan idéneo porque distingue entre
formas de vida que comparten expectativas comunes y
aplican pricticas afines. J. Dubois, eminente partidario
de esta interpretacion clésica, afirmaba que, desde los ori-
genes del cristianismo, «hombres y mujeres han querido
llevar una vida enteramente consagrada a Dios». Con ello
aprobaba esta interpretacién mds amplia que asumimos
nosotros, aun siendo conscientes de las dificultades que
puede plantear. Dicha interpretacién lleva a considerar
todas las formas de vida consagradas, reguladas y formali-
zadas fuera del marco parroquial con el fin de encontrar a
Dios y vivir en comunidades fraternas. La curia romana
ha avalado dicha ampliacién: el nombre de la congrega-
cién delos regulares, creada en el siglo xv1, ha evoluciona-
do hasta su forma actual de «Congregacién para los Ins-
titutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida
Apostdlica», aprobada por Juan Pablo I en 1988.

II






1. Los origenes del monacato

1. El nacimiento del monacato en el Mediterrdneo
oriental

1. Los comienzos

Antes de la aparicién del cristianismo ya existian fené-
menos comparables al monacato, incluso en un contex-
to no biblico. En el siglo v a. C., Pitdgoras cre6 en Cro-
tona, al sur de Italia, una comunidad regida por la ascesis
y el silencio, dedicada al estudio y a la busqueda de la vir-
tud. El budismo, que se desarrollé a partir del siglo v
a. C., no se puede concebir sin las comunidades de mon-
jes, que son los Gnicos capaces de practicar un desapego
radical, y que al mismo tiempo son ejemplos vivos de la
préctica del ideal budista para los laicos. En cuanto al ju-
daismo, no solo valoré el eremitismo a través de las figu-

13



Breve historia de las 6rdenes religiosas

ras de profetas como Elias (que se convertirfa asimismo
en una referencia importante para el monacato cristia-
no), sino que también albergé formas de vida comunita-
ria. Conocemos, por ejemplo, la comunidad de los tera-
peutas, judios helenistas que se establecieron al sur de
Alejandria y se dedicaron a una vida contemplativa
de ascetismo, ayuno, oracién y estudio de las Escrituras.
Probablemente desaparecieron a finales del siglo 1 a. C.
Pero la comunidad mds conocida sigue siendo la de los
esenios, a los que se han asociado a menudo los famosos
Manuscritos del Mar Muerto, descubiertos entre 1947
y 1956. La comunidad, ala que se podfa acceder tras una
iniciacién de tres afios, segufa unas reglas ascéticas, con
un régimen de exclusiones temporales graduadas en
funcién de la gravedad de las transgresiones; en ella se vi-
via la absoluta comunidad de bienes, el respeto escrupu-
loso del sabbat y la observancia de la mds estricta pureza
ritual. Probablemente desaparecié en la época de la des-
truccién del Templo de Jerusalén (70 d. C.).
Tradicionalmente se considera que la aparicién del
monacato cristiano tuvo lugar a partir del siglo 1v d. C.
como reaccién a la Iglesia constantiniana. La legaliza-
cién del cristianismo en el Imperio mediante el Edicto
de Mildn (313 d. C.) habria disminuido el celo en la per-
secucion de los cristianos, del que estos podfan dar prue-
ba, pues con ella se tendfa a creer que el cristianismo po-
dia reconciliarse con el mundo. Pero para recuperar las
altas exigencias establecidas por los primeros cristianos,
era necesario romper con el mundo. Y, efectivamente,

14



1. Los origenes del monacato

los primeros Padres del Desierto ya tenfan maestros y se
presentaban como herederos de una tradicién: el cristia-
nismo primitivo estaba fuertemente marcado por una
exigencia de ascetismo y rigor. La pobreza, la continen-
cia y la virginidad fueron valores que prepararon el ca-
mino para la aparicién del monacato. Varias iglesias re-
conocfan la existencia de una «orden de virgenes»,
mientras que en Mesopotamia cada comunidad contaba
con «hijos e hijas de la alianza» que se comprometian a
una vida de renuncia. La primera comunidad cristiana
descrita en los Hechos de los Apéstoles proponia tam-
bién un modelo de organizacién basado en la comuni-
dad de bienes y la oracién en comun. Varios maestros
anteriores al siglo 1v definieron asf un ideal que se con-
cretarfa en el desarrollo del monacato. Origenes (185-
253) predicaba el ayuno, la abstinencia, la pobreza, el
alejamiento del mundo, la oracién continua como parti-
cipacién en la vida divina y el estudio diario de las Escri-
turas.

2. Los Padres del Desierto

Con este nombre se designa a los anacoretas y maestros
espirituales que vivieron en Egipto en el siglo 1v. Este
periodo estd dominado por la personalidad de Antonio
(tc.356), que vivié como ermitafio. Atanasio, patriarca
de Alejandria, escribié su Vida hacia el afio 360. Entre
sus discipulos se cuentan Macario el Viejo e Hilarién,

IS



Breve historia de las 6rdenes religiosas

que fund6 un monasterio en la regién de Gaza hacia el
afio 329. La iconograffa tradicional de Antonio ilustra
sobre todo las tentaciones a las que fue sometido, y
transmite asi el significado de la anacoresis (o vida ere-
mitica) para los Padres del Desierto: mediante el ascetis-
mo, el estudio de las Escrituras y la oracién, el anacoreta
lucha contra el diablo y se impone definitivamente a sus
tentaciones cuando alcanza la apatheia o ausencia total
de pasiones. La influencia de algunos anacoretas los lle-
v6 a organizar a sus discipulos en verdaderas colonias,
sin mds reglas que los consejos del maestro. Se establecie-
ron tres centros principales en el desierto, al sur de Ale-
jandrfa: Nitria, las Celdas y Escete, que fueron abando-
nados durante el siglo v11.

Cuna de la anacoresis cristiana, el Egipto del siglo 1v
fue también la cuna del cenobitismo, sobre todo bajo el
impulso de Pacomio (f 346). Hacia el afio 321, Pacomio
formé una comunidad de eremitas en Tabennisi a la que
doté de una regla, que Jerénimo tradujo al latin a prin-
cipios del siglo v. Dicha regla prevefa un examen y un
periodo de formacidn (escritura y lectura), tras el cual el
monje llevaba una vida de ascetismo y oracién bajo la di-
reccién de otros monjes que mantenfan una rigurosa
disciplina. Los monjes vivian en celdas individuales
agrupadas en casas, todas ellas rodeadas por una muralla
que también albergaba edificios comunitarios (sala de
culto, almacén, cocina, refectorio y casa de huéspedes).
Pacomio fundé otros ocho monasterios para hombres y
dos para mujeres, que puso bajo el control de los monjes

16



1. Los origenes del monacato

que él nombré. Durante su vida, estas comunidades po-
dian llegar a contar con varios centenares de monjes.

Al mismo tiempo, en Palestina aparecié una forma
original de organizacién, la «laura»: los monjes vivian
en celdas aisladas y se reunfan al final de la semana en
edificios comunitarios dispuestos alrededor de una igle-
sia. Carit6n fundo el primero, y el modelo se sistematizd
en tiempos de Sabas (439-532), quien, hacia 483, fundé
la Gran Laura entre Belén y el mar Muerto.

En Siria surgié un movimiento de anacoretismo y ce-
nobitismo especialmente riguroso que fue documenta-
do por Teodoreto de Ciro en Historias de los monjes de
Siria (444): cadenas al cuello, ayunos y vigilias prolon-
gados, rechazo de toda higiene corporal, mantenerse
siempre de pie, multiples postraciones. Aunque algunos
ermitafios llevaban una vida errante, la mayorfa optaba
por una vida sedentaria de reclusién en una cueva o cel-
da, o bien al aire libre en un recinto sin techo, entre los
drboles (los dendritas) o en una plataforma situada en lo
alto de una columna (los estilitas; el mds famoso fue Si-
meén el Viejo, que, entre los afios 423 y 459, vivié en
tres columnas que iban siendo cada vez mds altas).

El mismo rigor caracterizé el inicio del monacato en
Asia Menor, con Eustacio de Sebaste, que defendia la
pobreza total y la castidad perfecta hasta el punto de po-
ner en entredicho la vida familiar. Fue condenado por el
Concilio de Gangra en 355. Su discipulo Basilio de Ce-
sarea, tras descubrir el monacato egipcio y sirio, se esta-
blecié en Annisa, cerca de Neocesarea, con su hermano

17



Breve historia de las 6rdenes religiosas

Gregorio de Nisa y algunos amigos, entre ellos Gregorio
Nacianceno. Allf desarrollé un monacato que, al igual
que las fundaciones pacomianas, se distanciaba del mo-
delo anacoreta. La vida comunitaria, basada en la ora-
cidn, la liturgia, el trabajo y la caridad, se organizaba en
torno al superior y en estricta obediencia. También im-
ponifa un ritmo comun de pricticas ascéticas.

II. Losinicios del monacato occidental

En la parte occidental del Imperio romano, la prictica
del ascetismo se prolongé durante mds tiempo (virgini-
dad, pobreza, oracién, ayuno y servicio a los pobres), sin
romper con el marco doméstico y cotidiano de la vida.
El monacato se import6 de Oriente en la segunda mitad
delsiglo 1v. La Vida de Antonio fue emulada por eremi-
tas que se instalaron en el campo, en los bosques cerca-
nos a ciudades como Tréveris o en las islas de la costa de
Liguria o la Provenza. Si bien, especialmente en la Galia,
la vida cenobitica se impuso rdpidamente a la eremitica,
sobre todo bajo la influencia de los obispos, muchos
fundadores de monasterios, como Martin de Tours u
Honorato de Lérins, comenzaron con esta forma de re-
nuncia. El cenobitismo siguié teniendo muchos adep-
tos en la Espana visigoda y en el centro y sur de Italia,
que habia sido reconquistada por los bizantinos. La im-
plantacién del cenobitismo también se vio favorecida
por la traduccién de reglas orientales al latin, como la re-

18



1. Los origenes del monacato

gla de san Pacomio, traducida por Jerénimo hacia 400, y
las Reglas mondsticas de Basilio de Cesarea, traducidas
por Rufino. Por dltimo, hacia el afio 420 o 430, Juan
Casiano publicé sus Instituciones y Conferencias, que
describfan la vida y la espiritualidad del centro monisti-
co del desierto de Escete, donde habia vivido unos diez
afios.

1. Ladifusién del monacato en Occidente

En Italia, a partir de finales del siglo 1v, los monaste-
rios se multiplicaron bajo la 6rbita de la autoridad epis-
copal. Al haber menos didcesis en la parte septentrio-
nal de la peninsula, también habfa menos monasterios,
mientras que en la Italia central y meridional se exten-
dieron en forma de pequefas casas urbanas y subur-
banas. A finales del siglo 1v, Agustin vio varias de ellas
en Roma. Las fundaciones solfan ser de origen episco-
pal, aunque a veces también eran obra de solitarios que
atrafan a discipulos. El mds famoso, Benito de Nursia
(c. 480/490-550/560), vivié primero como ermitafio
cerca de Subiaco, no lejos de Roma. Fundé el monaste-
rio de Montecasino (destruido entre 580 y 581 por los
lombardos) para sus seguidores, y otros dos al final de su
vida. Los monjes expulsados por las invasiones, ya pro-
cedieran del norte de Africa o de las regiones septentrio-
nales, se refugiaron en Italia. Pero no todas las fundacio-
nes perduraron. Entre estas tltimas, la de Vivarium en

19



Breve historia de las 6rdenes religiosas

Calabria, fundada por Casiodoro (c. 550), desempefnd
un importante papel cultural: sus monjes transcribieron
numerosos textos sagrados y profanos que mds tarde se
difundieron por las bibliotecas monisticas de todo Oc-
cidente.

Agustin, obispo de Hipona, foment el desarrollo de
monasterios en el norte de Africa. El mismo, autor de una
regla, fund6 uno en su casa episcopal. Tras quedar inte-
rrumpido por las persecuciones de los primeros reyes
vindalos, el movimiento se reanudé a finales del siglo v,
y los monasterios fueron adquiriendo progresivamente
su autonomia respecto de la autoridad episcopal. A prin-
cipios del siglo viI, muchos monjes orientales, como
Miximo el Confesor, que habfan sido expulsados por
las invasiones persas, encontraron refugio temporal o
permanente en el norte de Africa.

La Galia ofreci6 un terreno especialmente fértil para el
monacato: a finales del siglo v habfa mds de doscien-
tos monasterios en la Galia, y otros trescientos se funda-
ron durante el siglo siguiente. En 361, Martin, que al
principio habfa vivido en solitario, fundé el monasterio
de Ligugé para sus discipulos: en €l, la vida era semiere-
mitica, y segufa un modelo cercano a las lauras orienta-
les. Tras convertirse en obispo de Tours, fundé varios
monasterios mds; entre ellos, el de Marmoutier. A prin-
cipios del siglo v, Honorato establecié una comunidad
en laisla de Lérins, frente a la costa de Cannes. La funda-
cién prosperd ripidamente, generé numerosas filiales y
constituy6 un verdadero vivero de tedlogos y obispos du-

20



