
Bernard Hours

Breve historia de las 
órdenes religiosas 

Traducción de Violeta Radovich



Título original: Histoire des ordres religieux

Primera edición: enero de 2026

Diseño de colección: Estrada Design
Diseño de cubierta: Manuel Estrada
Ilustración de cubierta: © Luisa Ricciarini/Bridgeman Images

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra está protegido por la Ley, que establece penas 
de prisión y/o multas, además de las correspondientes indemnizaciones por daños y perjuicios, para 
quienes reprodujeren, plagiaren, distribuyeren o comunicaren públicamente, en todo o en parte, una
obra literaria, artística o científica, o su transformación, interpretación o ejecución artística fijada en 

cualquier tipo de soporte o comunicada a través de cualquier medio, sin la preceptiva autorización.

© Que sais-je? / Humensis, 2012
© de la traducción: Violeta Radovich Ruiz, 2026
© Alianza Editorial, S. A., Madrid, 2026

Calle Valentín Beato, 21
28037 Madrid
www.alianzaeditorial.es

ISBN: 979-13-7009-119-4
Depósito legal: M-19853-2025
Printed in Spain



7

Índice

 9 Introducción. Del monacato a la vida consagrada 

 13 1. Los orígenes del monacato
 13   I. El nacimiento del monacato en el Mediterráneo 

oriental
 18  II. Los inicios del monacato occidental
 26 2. El paradigma benedictino en el Occidente latino (si-

glos viii-xi)
 26   I. De Gregorio Magno a Benito de Aniano: el triunfo 

de la regla de san Benito
 28  II. Cluny
 34  III. La búsqueda de otras vías
 43  IV. El monacato femenino
 47 3. Un nuevo monacato: las órdenes mendicantes
 48  I. Francisco de Asís (1182-1226) y la familia francisca-

na
 51  II. Domingo y los frailes predicadores
 53  III. Las otras órdenes mendicantes
 56  IV. Las beguinas
 60 4. ¿Una crisis de los regulares a fi nales de la Edad Me-

dia?
 60  I. El tema de la «decadencia»



8

Índice

 65  II. El movimiento de reforma bajo la regla de san Benito
 70  III. Los hermanos menores: la disputa por la pobreza y 

el nacimiento de la observancia
 73  IV. El movimiento de reforma entre los predicadores
 74  V. El movimiento de reforma entre los otros mendi-

cantes
 76  VI. Las creaciones de la devotio moderna

78 5. Comienzos de la Edad Moderna: una nueva edad de 
oro para los regulares

 79  I. Los regulares entre la contestación y la confi rmación
 85  II. Las renovaciones
 92  III. Las nuevas creaciones
 98  IV. Las congregaciones femeninas
 102 6. La Ilustración: el cuestionamiento del monacato
 102  I. Las formas del antimonacato 
 108  II. La ambivalencia del siglo
 115 7. Secularización y vida regular (siglos xix a xxi)
 116   I. Los avatares del contexto político
 123  II. El siglo xix, nueva edad de oro para los regulares
 129  III. Los nuevos desafíos del siglo xx
 139 8. Los regulares y las misiones
 140  I. La primera expansión misionera (siglos xvi-xviii)
 146  II. Los regulares y el renacimiento misionero en la 

Edad Contemporánea

 153 Glosario
 155 Bibliografía



9

Introducción

Del monacato a la vida consagrada

El monacato, una «forma de vivir el ascetismo cristia-
no» (P. Maraval), apareció en la segunda mitad del siglo 
iii en la parte oriental del Imperio romano. Fue propia-
mente institucionalizado a partir del siglo iv, y ha segui-
do siendo un componente esencial del cristianismo des-
de entonces hasta nuestros días. 

«Monje» viene de monachos, «el que vive solo». Nada 
más sencillo en apariencia, aunque en realidad no hay 
nada más complejo que definir correctamente qué es el 
monacato. «Vivir solo» no se refiere necesariamente a la 
soledad del ermitaño, y la mayoría de las formas de vida 
monástica son comunitarias o «cenobíticas». Dicho de 
otro modo, el monje o la monja, hombre o mujer, no es 
tanto quien vive solo, sino más bien quien vive separado 
del resto de las personas, de la sociedad en la que nor-
malmente se habría insertado trabajando, casándose y 



10

Breve historia de las órdenes religiosas

asegurando el futuro de su familia. Por tanto, podría-
mos plantearnos la posibilidad de caracterizar al monje, 
sobre todo, como un «renunciante». Pero el clero dio-
cesano, desde el más humilde vicario hasta el obispo, no 
pertenece al universo de los monjes, aunque también 
haya renunciado a seguir los caminos habituales de la 
vida social. Por otra parte, mientras que el clérigo secular 
puede practicar el ascetismo, es decir, la formalización 
de todas las renuncias al mundo, esto es precisamente lo 
que caracteriza la vida monástica. Si bien existen grados 
en el ascetismo, el monje que lo descuida siempre es con-
siderado un mal monje.

La elección de una vida por separado no es exclusiva 
de la civilización cristiana. En el budismo, el taoísmo y el 
sintoísmo también han surgido formas de monacato. 
Los monjes orientales se definen ante todo por la renun-
cia, aunque no todos la lleven hasta el extremo de ciertas 
prácticas jainistasprácticas prácticas , como la desnudez total, signo de des-
prendimiento absoluto del cuerpo. La perspectiva com-
parativa que propone el florecimiento actual de los Es-
tudios Globales (Global Studies), así como el desarrollo 
de los encuentros intermonásticos y el hecho de que los 
monjes occidentales y orientales le concedan la misma 
prioridad a la oración, plantearían la necesidad de tener-
los a todos en cuenta; sin embargo, por motivos de espa-
cio, en la presente obra nos limitaremos al estudio del 
monacato católico, al que tendremos que describir a 
grandes rasgos debido a lo rica y diversa que es su histo-
ria.



11

Introducción. Del monacato a la vida consagrada

Esta restricción apenas facilita la identificación de nues-
tro tema de estudio. La definición clásica del monacato lo 
equiparaba a las formas de vida eremítica o cenobítica re-
gidas por una regla y consideraba que, de todas ellas, la de 
san Benito había sido la más equilibrada y fecunda. De ahí 
que el monje benedictino haya representado durante mu-
cho tiempo el concepto ideal del monje. Quedaban ex-
cluidos, por tanto, los canónigos regulares, los monjes 
mendicantes, los clérigos regulares, las sociedades de vida 
común, los institutos seculares, etc. Este punto de vista es-
trictamente canónico ofrece la ventaja de poder seleccio-
nar por exclusión, pero desde un punto de vista antropo-
lógico no resulta tan idóneo porque distingue entre 
formas de vida que comparten expectativas comunes y 
aplican prácticas afines. J. Dubois, eminente partidario 
de esta interpretación clásica, afirmaba que, desde los orí-
genes del cristianismo, «hombres y mujeres han querido 
llevar una vida enteramente consagrada a Dios». Con ello 
aprobaba esta interpretación más amplia que asumimos 
nosotros, aun siendo conscientes de las dificultades que 
puede plantear. Dicha interpretación lleva a considerar 
todas las formas de vida consagradas, reguladas y formali-
zadas fuera del marco parroquial con el fin de encontrar a 
Dios y vivir en comunidades fraternas. La curia romana 
ha avalado dicha ampliación: el nombre de la congrega-
ción de los regulares, creada en el siglo xvi, ha evoluciona-
do hasta su forma actual de «Congregación para los Ins-
titutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida 
Apostólica», aprobada por Juan Pablo II en 1988.





13

1. Los orígenes del monacato

I. El nacimiento del monacato en el Mediterráneo 
oriental

1. Los comienzos 

Antes de la aparición del cristianismo ya existían fenó-
menos comparables al monacato, incluso en un contex-
to no bíblico. En el siglo vi a. C., Pitágoras creó en Cro-
tona, al sur de Italia, una comunidad regida por la ascesis 
y el silencio, dedicada al estudio y a la búsqueda de la vir-
tud. El budismo, que se desarrolló a partir del siglo v
a. C., no se puede concebir sin las comunidades de mon-
jes, que son los únicos capaces de practicar un desapego 
radical, y que al mismo tiempo son ejemplos vivos de la 
práctica del ideal budista para los laicos. En cuanto al ju-
daísmo, no solo valoró el eremitismo a través de las figu-



14

Breve historia de las órdenes religiosas

ras de profetas como Elías (que se convertiría asimismo 
en una referencia importante para el monacato cristia-
no), sino que también albergó formas de vida comunita-
ria. Conocemos, por ejemplo, la comunidad de los tera-
peutas, judíos helenistas que se establecieron al sur de 
Alejandría y se dedicaron a una vida contemplativa 
de ascetismo, ayuno, oración y estudio de las Escrituras. 
Probablemente desaparecieron a finales del siglo i a. C. 
Pero la comunidad más conocida sigue siendo la de los 
esenios, a los que se han asociado a menudo los famosos 
Manuscritos del Mar Muerto, descubiertos entre 1947 
y 1956. La comunidad, a la que se podía acceder tras una 
iniciación de tres años, seguía unas reglas ascéticas, con 
un régimen de exclusiones temporales graduadas en 
función de la gravedad de las transgresiones; en ella se vi-
vía la absoluta comunidad de bienes, el respeto escrupu-
loso del sabbat y la observancia de la más estricta pureza bat
ritual. Probablemente desapareció en la época de la des-
trucción del Templo de Jerusalén (70 d. C.).

Tradicionalmente se considera que la aparición del 
monacato cristiano tuvo lugar a partir del siglo iv d. C. 
como reacción a la Iglesia constantiniana. La legaliza-
ción del cristianismo en el Imperio mediante el Edicto 
de Milán (313 d. C.) habría disminuido el celo en la per-
secución de los cristianos, del que estos podían dar prue-
ba, pues con ella se tendía a creer que el cristianismo po-
día reconciliarse con el mundo. Pero para recuperar las 
altas exigencias establecidas por los primeros cristianos, 
era necesario romper con el mundo. Y, efectivamente, 



15

1.  Los orígenes del monacato

los primeros Padres del Desierto ya tenían maestros y se 
presentaban como herederos de una tradición: el cristia-
nismo primitivo estaba fuertemente marcado por una 
exigencia de ascetismo y rigor. La pobreza, la continen-
cia y la virginidad fueron valores que prepararon el ca-
mino para la aparición del monacato. Varias iglesias re-
conocían la existencia de una «orden de vírgenes», 
mientras que en Mesopotamia cada comunidad contaba 
con «hijos e hijas de la alianza» que se comprometían a 
una vida de renuncia. La primera comunidad cristiana 
descrita en los Hechos de los Apóstoles proponía tam-
bién un modelo de organización basado en la comuni-
dad de bienes y la oración en común. Varios maestros 
anteriores al siglo iv definieron así un ideal que se con-
cretaría en el desarrollo del monacato. Orígenes (185-
253) predicaba el ayuno, la abstinencia, la pobreza, el 
alejamiento del mundo, la oración continua como parti-
cipación en la vida divina y el estudio diario de las Escri-
turas.

2. Los Padres del Desierto

Con este nombre se designa a los anacoretas y maestros 
espirituales que vivieron en Egipto en el siglo iv. Este 
periodo está dominado por la personalidad de Antonio 
(† c. 356), que vivió como ermitaño. Atanasio, patriarca 
de Alejandría, escribió su Vida hacia el año 360. Entre 
sus discípulos se cuentan Macario el Viejo e Hilarión, 



16

Breve historia de las órdenes religiosas

que fundó un monasterio en la región de Gaza hacia el 
año 329. La iconografía tradicional de Antonio ilustra 
sobre todo las tentaciones a las que fue sometido, y 
transmite así el significado de la anacoresis (o vida ere-
mítica) para los Padres del Desierto: mediante el ascetis-
mo, el estudio de las Escrituras y la oración, el anacoreta 
lucha contra el diablo y se impone definitivamente a sus 
tentaciones cuando alcanza la apatheia o ausencia total 
de pasiones. La influencia de algunos anacoretas los lle-
vó a organizar a sus discípulos en verdaderas colonias, 
sin más reglas que los consejos del maestro. Se establecie-
ron tres centros principales en el desierto, al sur de Ale-
jandría: Nitria, las Celdas y Escete, que fueron abando-
nados durante el siglo vii.

Cuna de la anacoresis cristiana, el Egipto del siglo iv 
fue también la cuna del cenobitismo, sobre todo bajo el 
impulso de Pacomio († 346). Hacia el año 321, Pacomio 
formó una comunidad de eremitas en Tabennisi a la que 
dotó de una regla, que Jerónimo tradujo al latín a prin-
cipios del siglo v. Dicha regla preveía un examen y un 
periodo de formación (escritura y lectura), tras el cual el 
monje llevaba una vida de ascetismo y oración bajo la di-
rección de otros monjes que mantenían una rigurosa 
disciplina. Los monjes vivían en celdas individuales 
agrupadas en casas, todas ellas rodeadas por una muralla 
que también albergaba edificios comunitarios (sala de 
culto, almacén, cocina, refectorio y casa de huéspedes). 
Pacomio fundó otros ocho monasterios para hombres y 
dos para mujeres, que puso bajo el control de los monjes 



17

1.  Los orígenes del monacato

que él nombró. Durante su vida, estas comunidades po-
dían llegar a contar con varios centenares de monjes.

Al mismo tiempo, en Palestina apareció una forma 
original de organización, la «laura»: los monjes vivían 
en celdas aisladas y se reunían al final de la semana en 
edificios comunitarios dispuestos alrededor de una igle-
sia. Caritón fundó el primero, y el modelo se sistematizó 
en tiempos de Sabas (439-532), quien, hacia 483, fundó 
la Gran Laura entre Belén y el mar Muerto.

En Siria surgió un movimiento de anacoretismo y ce-
nobitismo especialmente riguroso que fue documenta-
do por Teodoreto de Ciro en Historias de los monjes de 
Siria (444): cadenas al cuello, ayunos y vigilias prolon-
gados, rechazo de toda higiene corporal, mantenerse 
siempre de pie, múltiples postraciones. Aunque algunos 
ermitaños llevaban una vida errante, la mayoría optaba 
por una vida sedentaria de reclusión en una cueva o cel-
da, o bien al aire libre en un recinto sin techo, entre los 
árboles (los dendritas) o en una plataforma situada en lo 
alto de una columna (los estilitas; el más famoso fue Si-
meón el Viejo, que, entre los años 423 y 459, vivió en 
tres columnas que iban siendo cada vez más altas).

El mismo rigor caracterizó el inicio del monacato en 
Asia Menor, con Eustacio de Sebaste, que defendía la 
pobreza total y la castidad perfecta hasta el punto de po-
ner en entredicho la vida familiar. Fue condenado por el 
Concilio de Gangra en 355. Su discípulo Basilio de Ce-
sarea, tras descubrir el monacato egipcio y sirio, se esta-
bleció en Annisa, cerca de Neocesarea, con su hermano 



18

Breve historia de las órdenes religiosas

Gregorio de Nisa y algunos amigos, entre ellos Gregorio 
Nacianceno. Allí desarrolló un monacato que, al igual 
que las fundaciones pacomianas, se distanciaba del mo-
delo anacoreta. La vida comunitaria, basada en la ora-
ción, la liturgia, el trabajo y la caridad, se organizaba en 
torno al superior y en estricta obediencia. También im-
ponía un ritmo común de prácticas ascéticas.

II. Los inicios del monacato occidental

En la parte occidental del Imperio romano, la práctica 
del ascetismo se prolongó durante más tiempo (virgini-
dad, pobreza, oración, ayuno y servicio a los pobres), sin 
romper con el marco doméstico y cotidiano de la vida. 
El monacato se importó de Oriente en la segunda mitad 
del siglo iv. La Vida de Antonio fue emulada por eremi-
tas que se instalaron en el campo, en los bosques cerca-
nos a ciudades como Tréveris o en las islas de la costa de 
Liguria o la Provenza. Si bien, especialmente en la Galia, 
la vida cenobítica se impuso rápidamente a la eremítica, 
sobre todo bajo la influencia de los obispos, muchos 
fundadores de monasterios, como Martín de Tours u 
Honorato de Lérins, comenzaron con esta forma de re-
nuncia. El cenobitismo siguió teniendo muchos adep-
tos en la España visigoda y en el centro y sur de Italia, 
que había sido reconquistada por los bizantinos. La im-
plantación del cenobitismo también se vio favorecida 
por la traducción de reglas orientales al latín, como la re-



19

1.  Los orígenes del monacato

gla de san Pacomio, traducida por Jerónimo hacia 400, y 
las Reglas monásticas de Basilio de Cesarea, traducidas 
por Rufino. Por último, hacia el año 420 o 430, Juan 
Casiano publicó sus Instituciones y Conferencias, que 
describían la vida y la espiritualidad del centro monásti-
co del desierto de Escete, donde había vivido unos diez 
años.

1. La difusión del monacato en Occidente

En Italia, a partir de finales del siglo iv, los monaste-
rios se multiplicaron bajo la órbita de la autoridad epis-
copal. Al haber menos diócesis en la parte septentrio-
nal de la península, también había menos monasterios, 
mientras que en la Italia central y meridional se exten-
dieron en forma de pequeñas casas urbanas y subur-
banas. A finales del siglo iv, Agustín vio varias de ellas 
en Roma. Las fundaciones solían ser de origen episco-
pal, aunque a veces también eran obra de solitarios que 
atraían a discípulos. El más famoso, Benito de Nursia 
(c.  480/490-550/560), vivió primero como ermitaño 
cerca de Subiaco, no lejos de Roma. Fundó el monaste-
rio de Montecasino (destruido entre 580 y 581 por los 
lombardos) para sus seguidores, y otros dos al final de su 
vida. Los monjes expulsados por las invasiones, ya pro-
cedieran del norte de África o de las regiones septentrio-
nales, se refugiaron en Italia. Pero no todas las fundacio-
nes perduraron. Entre estas últimas, la de Vivarium en 



20

Breve historia de las órdenes religiosas

Calabria, fundada por Casiodoro (c. 550), desempeñó 
un importante papel cultural: sus monjes transcribieron 
numerosos textos sagrados y profanos que más tarde se 
difundieron por las bibliotecas monásticas de todo Oc-
cidente.

Agustín, obispo de Hipona, fomentó el desarrollo de 
monasterios en el norte de África. Él mismo, autor de una 
regla, fundó uno en su casa episcopal. Tras quedar inte-
rrumpido por las persecuciones de los primeros reyes 
vándalos, el movimiento se reanudó a finales del siglo v, 
y los monasterios fueron adquiriendo progresivamente 
su autonomía respecto de la autoridad episcopal. A prin-
cipios del siglo vii, muchos monjes orientales, como 
Máximo el Confesor, que habían sido expulsados por 
las invasiones persas, encontraron refugio temporal o 
permanente en el norte de África.

La Galia ofreció un terreno especialmente fértil para el 
monacato: a finales del siglo vi había más de doscien-
tos monasterios en la Galia, y otros trescientos se funda-
ron durante el siglo siguiente. En 361, Martín, que al 
principio había vivido en solitario, fundó el monasterio 
de Ligugé para sus discípulos: en él, la vida era semiere-
mítica, y seguía un modelo cercano a las lauras orienta-
les. Tras convertirse en obispo de Tours, fundó varios 
monasterios más; entre ellos, el de Marmoutier. A prin-
cipios del siglo v, Honorato estableció una comunidad 
en la isla de Lérins, frente a la costa de Cannes. La funda-
ción prosperó rápidamente, generó numerosas filiales y 
constituyó un verdadero vivero de teólogos y obispos du-


