


Colabora 
con la

cultura 
libre

Desde sus inicios Traficantes de Sueños ha apostado por licencias 
de publicación que permiten compartir, como las Creative Commons, 
por eso sus libros se pueden copiar, distribuir, comunicar pública-
mente y descargar desde su web. Entendemos que el conocimiento y 
las expresiones artísticas se producen a partir de elementos previos y 
contemporáneos, gracias a las redes difusas en las que  participamos. 
Están hechas de retazos, de mezclas, de experiencias colectivas; cada 
persona las recompone de una forma original, pero no se puede 
atribuir su propiedad total y excluir a otros de su uso o replicación. 

Sin embargo, «cultura libre» no es sinónimo de «cultura gratis». 
Producir un libro conlleva costes de derechos de autor, traducción, 
edición, corrección, maquetación, diseño e impresión. Tú puedes 
colaborar haciendo una donación al proyecto editorial; con ello 
estarás contribuyendo a la liberación de contenidos.

Puedes hacer una  donación
(si estás fuera de España a través de PayPal ),

suscribirte  a la editorial

o escribirnos un  mail

[mailto:editorial@traficantes.net]
http://traficantes.net/hazte-socix-de-la-editorial
https://www.paypal.com/cgi-bin/webscr?cmd=_donations&business=JAG38M7RQET5N&lc=ES&item_name=Proyecto%20editorial&currency_code=EUR&bn=PP%2dDonationsBF%3abtn_donateCC_LG%2egif%3aNonHosted
http://traficantes.net/donate






La terrible historia y 
el juicio de Dios sobre 

Thomas Müntzer
Vida y época de un antiguo 

revolucionario alemán

Andrew Drummond





Traficantes de Sueños no es una casa editorial, ni siquiera una editorial 
independiente que contempla la publicación de una colección variable 
de textos críticos. Es, por el contrario, un proyecto, en el sentido estric-
to de «apuesta», que se dirige a cartografiar las líneas constituyentes de 
otras formas de vida. La construcción teórica y práctica de la caja 
de herramientas que, con palabras propias, puede componer el ciclo de 
luchas de las próximas décadas.

Sin complacencias con la arcaica sacralidad del libro, sin concesiones 
con el narcisismo literario, sin lealtad alguna a los usurpadores del saber, 
TdS adopta sin ambages la libertad de acceso al conocimiento. Que-
da, por tanto, permitida y abierta la reproducción total o parcial de los 
textos publicados, en cualquier formato imaginable, salvo por explícita 
voluntad del autor o de la autora y solo en el caso de las ediciones con 
ánimo de lucro.

Omnia sunt communia!

traficantes de sueños





Omnia sunt communia! o «Todo es común» fue el grito colectivista 
de los campesinos anabaptistas, alzados de igual modo contra los príncipes 
protestantes y el emperador católico. Barridos de la faz de la tierra por sus 
enemigos, su historia fue la de un posible truncado, la de una alternativa a su 
tiempo que quedó encallada en la guerra y la derrota, pero que sin embargo 
en el principio de su exigencias permanece profundamente actual. 

En esta colección, que recoge tanto novelas históricas como rigurosos estu-
dios científicos, se pretende reconstruir un mapa mínimo de estas alternativas 
imposibles: los rastros de viejas batallas que sin llegar a definir completamen-
te nuestro tiempo, nos han dejado la vitalidad de un anhelo tan actual como 
el del grito anabaptista. 

Omnia sunt communia!

historia



Primera edición en Traficantes de Sueños: noviembre de 2025

Título: La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer. 
Vida y época de un antiguo revolucionario alemán

Autor: Andrew Drummond

Traducción: Diego Sanz Paratcha
Maquetación y diseño de cubierta: 
Traficantes de Sueños

Traficantes de Sueños
C/ Duque de Alba, 13
28012 Madrid
Tlf: 915320928
editorial@traficantes.net

ISBN: 978-84-19833-51-8   
Depósito legal: M-24646-2025

Edición original: The Dreadful History and Judgement of God on Thomas Müntzer: 
The Life and Times of an Early German Revolutionary, Verso, 2024.

© 2024, Andrew Drummond
© 2025, de la edición, Traficantes de Sueños

creativecommonscc
Licencia Creative Commons

Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 España 
(CC BY-NC-ND 4.0) 

Usted es libre de:

* Compartir - copiar, distribuir, ejecutar y comunicar públicamente la obra

Bajo las condiciones siguientes:

* Reconocimiento — Debe reconocer los créditos de la obra de la manera especificada por el 
autor o el licenciante (pero no de una manera que sugiera que tiene su apoyo o que apoyan el 
uso que hace de su obra). 
* No Comercial — No puede utilizar esta obra para fines comerciales. 
* Sin Obras Derivadas — No se puede alterar, transformar o generar una obra derivada a partir 
de esta obra. 

Entendiendo que:
* Renuncia — Alguna de estas condiciones puede no aplicarse si se obtiene el permiso del titular de los derechos 

de autor
* Dominio Público — Cuando la obra o alguno de sus elementos se halle en el dominio público según la ley vigente 

aplicable, esta situación no quedará afectada por la licencia.
* Otros derechos — Los derechos siguientes no quedan afectados por la licencia de ninguna manera:

- Los derechos derivados de usos legítimos u otras limitaciones reconocidas por ley no se ven afectados 
por lo anterior.

- Los derechos morales del autor
- Derechos que pueden ostentar otras personas sobre la propia obra o su uso, como por ejemplo derechos 

de imagen o de privacidad.
* Aviso — Al reutilizar o distribuir la obra, tiene que dejar muy en claro los términos de la licencia de esta obra. 



La terrible historia y 
el juicio de Dios sobre 

Thomas Müntzer
Vida y época de un antiguo 

revolucionario alemán

Andrew Drummond

Traducción
Diego Sanz Paratcha

traficantes de sueños

historia





ÍNDICE

Agradecimientos	 13
Notas sobre el texto y algunas observaciones útiles	  15
Introducción. Una lección muy útil	  19
1. El fin del mundo. Contexto histórico y religioso 

de la Reforma alemana	  31
2. El Diablo plantó su semilla. Los primeros años de Müntzer      49
3. Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre. Predicador 

en Zwickau (1520-1521)	  69
4. Huyó como un archivillano. Una visita a Praga (1521)	  93
5. Satán vagó por el desierto. Erfurt, Nordhausen 

y Halle (1522-1523)	  109
6. Satán se hizo un nido en Allstedt. Un año de actividad 

fructífera en Allstedt (1523-1524)	  127
7. Su cara tenía el amarillo de un cadáver. 

Rebelión en Allstedt (1524)	  161
8. En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo.	

La teología de Müntzer	  189
9. El Diablo nunca le dejaba descansar. Mühlhausen 

y Nürnberg (1524)	  209
10. Su venenosa semilla.	 En el suroeste de Alemania 

en la época del levantamiento campesino (1524-1525)	  237



11. Ha llegado la hora. La sublevación de Turingia (1525)	  259
12. Thomas parará todas las balas con sus mangas. La batalla 

de Frankenhausen (mayo de 1525)	  285
13. Así castiga Dios la desobediencia. Las secuelas 

de la derrota en Frankenhausen	  303
14. Predicadores rebeldes y violentos. Los primeros anabaptistas    319
15. El Diablo en persona. Historiografía	  347
Conclusión. Hay un Müntzer detrás de todo	  369
Cronología	  379
Bibliografía	  383



Mi agradecimiento a las siguientes personas que, a lo largo de los años, 
me han ayudado a escribir este libro: el difunto John L. Flood, de la 
Universidad de Londres; Peter Matheson, de la Universidad de Otago, 
Nueva Zelanda; Doug Miller, de la Universidad de Northumberland; 
Lyndal Roper, de la Universidad de Oxford; el difunto Tom Scott, de 
la Universidad de St Andrews. Todos ellos me han ofrecido amable-
mente sus consejos, datos, opiniones y reflexiones. Tengo una deuda 
especial con la profesora Roper, que se ofreció valientemente a leer 
mi manuscrito y me proporcionó un número más que suficiente de 
correcciones y sugerencias. No siempre he prestado atención a todos 
estos consejos, así que la culpa es exclusivamente mía. Los numerosos 
ensayos y artículos de los profesores Scott y Matheson han sido de un 
valor incalculable; y sin el trabajo de Thomas T. Müller, Günter Vogler 
y el difunto Siegfried Bräuer, poco de este libro habría sido posible. De 
una generación anterior, tengo una gran deuda con los estudios de Bob 
Scribner, así como con los de los historiadores de Alemania Oriental 
Max Steinmetz, Martin Bensing y Gerhard Zschäbitz. Por último, mi 
gratitud a Leo Hollis y John Merrick, de Verso, por su fe en este libro y 
su orientación hacia un producto acabado; y a Tim Clark, mi corrector, 
cuyo excelente trabajo y atención al detalle me han salvado —hasta 
ahora— de varias situaciones embarazosas.

Agradecimientos





15

Todas las citas del texto se han traducido al inglés [y de este al español]. 
Esto se ha hecho para ahorrar al lector el trabajo de traducir el alemán 
moderno o, lo que es infinitamente más doloroso, el alemán o el latín 
del siglo xvi. A pesar de que la mayoría de los escritos de Müntzer 
han sido traducidos a un excelente inglés por otros (en primer lugar 
Peter Matheson), he optado por ofrecer mis propias traducciones, que 
se basan en la principal edición alemana moderna de las obras de 
Müntzer: los tres volúmenes Thomas Müntzer. Kritische Gesamtaus-
gabe (para más detalles sobre las ediciones alemana e inglesa, véase la 
bibliografía al final de este libro). Mis títulos traducidos de los pan-
fletos de Müntzer son similares, aunque no siempre los mismos, a los 
que da Peter Matheson.

A pesar del loable objetivo de ahorrar molestias al lector, he conserva-
do el original alemán de los nombres de personas y ciudades. Así, nos re-
ferimos a «Friedrich» y no a «Frederick» [o «Federico»], a «Georg» y no a 
«George» [o Jorge], a «Braunschweig» y no a «Brunswick», a «Nürnberg» 
y no a «Nuremberg» [o Núremberg o Nuremberga]. Sin embargo, en 
contra de este principio, he traducido nombres geográficos más amplios 
en su formato inglés [español]: así, «Thuringia» [Turingia] y no «Thürin-
gen», «Saxony» [Sajonia] y no «Sachsen».1

Ocasionalmente se mencionan valores monetarios, en concreto el 
«florín» (guilder o gulden). Como orientación aproximada de su valor 

1 En esta traducción respetamos en esta edición el criterio del autor, y mantenemos los 
nombres alemanes con la excepción de la figura histórica de Martín Lutero [N. del T.].

Notas sobre el texto y algunas 
observaciones útiles



16 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

en 1525, un capitán de compañía del ejército recibía cuarenta florines 
al mes, mientras que un humilde soldado de infantería ganaba cuatro 
florines.2 Müntzer recibió un estipendio anual de treinta florines cuan-
do fue contratado como predicador en Zwickau. Por un florín se podía 
comprar un buen cerdo, un buen par de botas de montar (con espuelas) 
o treinta y cinco galones de vino ordinario; más caro, a seis florines, 
se podía obtener un carro totalmente equipado y preparado para el 
camino.3 Un groschen (gros) era una denominación pequeña: veintiuno 
equivalían al florín de uso común. Un trabajador medio de clase baja 
podía esperar ganar unos cuatro groses al día. Sin embargo, como las 
unidades monetarias y sus valores variaban mucho en Alemania —y su 
valor también variaba según fueran de oro, plata o cobre—, es difícil 
determinar los valores exactos.

Para ayudar al lector a comprender la confusa política de Sajonia, 
la figura 1 ofrece un árbol genealógico muy esquemático de la prin-
cipal nobleza sajona (gracias a Tom Scott). La casa Wettin de Sajonia 
se dividió en la rama «albertina» y la rama «ernestina» tras el Tratado 
de Leipzig de 1485, que otorgó (a grandes rasgos) el sur de Sajonia a 
Albrecht y el norte a su hermano Ernst.

2 Escalas salariales de los Regimientos Imperiales, 1507, citado en Doug Miller, Fran-
kenhausen 1525, Seaton Burn, 2017, p. 130.
3 Véase Peter Blickle, The Revolution of 1525, Baltimore, 1981, p. ix.



Jo
ha

nn
 F

rie
dr

ic
h

«e
l M

ag
ná

ni
m

o»
Jo

ha
nn

 E
rn

st

Fr
ie

dr
ic

h
«e

l S
ab

io
»

Er
ns

t
Jo

ha
nn

«e
l F

irm
e»

G
eo

rg
«e

l B
ar

bu
do

»
H

ei
nr

ic
h

«e
l P

ío
»

Al
br

ec
ht

Al
be

rt
in

e/
D

uq
ue

s
Er

ne
sti

ne
/E

le
ct

or
es

Er
ns

t

Fr
ie

dr
ic

h 
II

«e
l M

an
so

»

LA
 F

A
M

IL
IA

 W
E

T
T

IN
 D

U
R

A
N

T
E

P
R

IN
C

IP
IO

S 
D

E
L 

SI
G

LO
 D

IE
C

IS
É

IS

La
 lí

ne
a 

al
be

rt
in

a 
fu

e 
in

co
nd

ic
io

na
lm

en
te

 c
at

ól
ic

a 
ro

m
an

a 
du

ra
nt

e 
de

l p
er

io
do

 d
e 

Re
fo

rm
a,

 m
ie

nt
ra

s q
ue

 la
 lí

ne
a 

er
ne

sti
na

 fu
e 

de
 

m
od

er
ad

a 
a 

fie
ra

m
en

te
 re

fo
rm

ist
a 

o 
lu

te
ra

na
. E

l d
uq

ue
 G

eo
rg

 d
ef

en
di

ó 
re

su
el

ta
m

en
te

 a
 la

 Ig
le

sia
 ro

m
an

a,
 m

ie
nt

ra
 q

ue
 e

n 
el

 la
do

 d
e 

la
 R

ef
or

m
a,

 e
l p

rín
ci

pe
 F

rie
dr

ic
h 

y 
su

 h
er

m
an

o,
 e

l d
uq

ue
 Jo

ha
nn

, c
om

pa
rt

ie
ro

n 
la

s r
es

po
ns

ab
ili

da
de

s d
e 

go
bi

er
no

 h
as

ta
 la

 m
ue

rt
e 

de
 F

rie
dr

ic
h 

en
 1

52
5.

 E
l d

uq
ue

 Jo
ha

nn
 fu

e 
el

 v
er

da
de

ro
 re

sp
on

sa
bl

e 
de

 la
 im

pl
an

ta
ci

ón
 d

e 
la

s r
ef

or
m

as
 d

e 
Lu

te
ro

 e
n 

Sa
jo

ni
a.

Fi
gu

ra
 1



15
 m

ill
as

20
 k

iló
m

et
ro

s
B

A
V

I
E

R
A

N
or

dh
au

se
n

So
nd

er
sh

au
se

n

St
ol

be
rgQ

ue
dl

in
bu

rg

Sa
ng

er
ha

us
en

Fr
an

ke
nh

au
se

n

Al
lst

ed
t

M
üh

lh
au

se
n

Sa
lza

Er
fu

rt
W

ei
m

ar
Je

na

Zw
ic

ka
u

Zw
ic

ka
u Pr

ag
a

SA
JO

N
IA

T
U

R
IN

G
IA BA

VI
ER

A
BA

D
EN

-
W

Ü
R

T
T

EM
BE

R
G

R
EN

AN
IA

-
PA

LA
T

IN
AD

O

SA
R

R
E

H
ES

SE

AL
T

A
SA

JO
N

IA

M
EC

K
LE

M
BU

R
G

O
-

PO
M

ER
AN

IA

SC
H

LE
SW

IG
-

H
O

LS
T

EI
N

BA
JA

 S
AJ

O
N

IA

BR
EM

EN

H
AM

BU
R

G
O

BE
R

LI
N

BR
AN

D
EM

BU
R

G
O

R
EN

AN
IA

 D
EL

 N
O

R
T

E
W

ES
T

FA
LI

A

Fu
ld

a

M
ün

ste
r

Br
au

ns
ch

we
ig

Fr
an

kf
ur

t
a.

d.
 O

de
r

Jü
te

rb
og Le

ip
zig

N
ür

nb
er

g

Ba
se

l
Zú

ric
h

K
le

ttg
au

Es
tra

sb
ur

go

Ža
te
c

W
itt

en
be

rg

T
U

R
I

N
G

I
A

BAJ
A

SA
J

O
N

I

S A
J O

N
I

A L T A

S
A

J

O
N

I

HESSE

A

A

A



19

La historia de Thomas Müntzer, el promotor del 
tumulto de Turingia; una lección muy útil.

Philipp Melanchthon (1525)

El 15 de mayo de 1525, Thomas Müntzer se encontraba rodeado por 
las filas del ejército rebelde de campesinos en una colina del centro 
de Alemania, exhortando a los soldados a la victoria sobre los impíos. 
Enfrente estaban los ejércitos conjuntos de los príncipes de la nación 
alemana, tanto luteranos como católicos. Antes de que pasara mucho 
tiempo, la mayor parte del ejército rebelde yacía muerto en el suelo, 
el resto huía y se dispersaba, con el propio Müntzer capturado, quien 
pronto sería ejecutado.

¿Quién era entonces este Thomas Müntzer? ¿Y por qué debería in-
teresarnos hoy en día?

¿Quién era Thomas Müntzer? Sencillo: era un diablo, era Satanás, 
era un lobo rapaz y un falso profeta que incitaba al asesinato, la rebelión 
y el derramamiento de sangre. O al menos eso decía Martín Lutero, 
el teólogo cuyas noventa y cinco tesis colocadas a las puertas de una 
iglesia de Wittenberg en 1517 abrieron las puertas del movimiento de 
la Reforma. Él y sus colegas tenían mucho más que decir sobre nues-
tro hombre; nada bueno. Casi todos los capítulos de este libro están 
encabezados con citas de los muchos tratados, cartas y panfletos con-
temporáneos que condenaban a Müntzer. Pero, con suerte, lo que se 
desprenderá de estos capítulos es que mucho de lo que se dijo y escribió 
sobre Müntzer era simplemente falso. Uno de los objetivos de este libro 

Introducción

Una lección muy útil



20 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

es mostrar cómo la reputación de Müntzer languideció durante siglos 
—y en algunos círculos, todavía hoy— en los recovecos más oscuros y 
en las calumniosas notas a pie de página de los libros de historia.

Escribir una biografía de Müntzer entraña peligro y emoción. A 
pesar de los esfuerzos de distintas generaciones de historiadores y archi-
vistas, la documentación de la que se dispone hoy en día solo ilumina 
su vida durante menos de treinta meses de sus primeros treinta años. Y 
aunque solo vivió treinta y cinco años, este tiempo no es mucho. Habrá 
que completar las lagunas, en gran parte —si bien no en su totalidad— 
mediante conjeturas inspiradas.

En todo caso, se han conservado muchas palabras, expresiones y 
opiniones del propio Müntzer, ninguna de las cuales ayuda mucho a 
construir su biografía, aun cuando ayuden a comprender su mentalidad. 
Aquellos de sus escritos que han llegado hasta nosotros fueron, iróni-
camente, preservados por sus enemigos, que no podían imaginar que 
las generaciones posteriores no serían tan condenatorias con Müntzer. 
Cuando tomamos alguno de sus llamamientos más impetuosos a la gente 
común de Alemania a tomar las armas contra sus gobernantes, quizás 
entendemos por qué sus contemporáneos no lo aprobaron demasiado:

Así que: ¡adelante, adelante, adelante! Ya es hora, los malhechores co-
rren asustados como perros... ¡Vamos, vamos, adelante, porque el fuego 
está caliente! No dejes que tu espada se enfríe, ¡no dejes que cuelgue 
suelta en tus manos! Golpea con fuerza el yunque de Nimrod; ¡derriba 
sus torres! Mientras vivan, no será posible quitarse de encima el temor 
del Hombre. No se puede hablar de Dios mientras ellos te gobiernen. 
Adelante, mientras haya luz del día. Dios marcha delante de ti, así que 
¡síguelo, síguelo!1

Pero, frente a ese grito de guerra, ciertamente provocador, tenemos 
también esto de Thomas Müntzer, clérigo y reformador religioso:

Sin embargo, no dudo de la gente común. ¡Oh, pobre y lastimoso gru-
po! ¡Cuánta sed tenéis de la palabra de Dios! Pues está muy claro que 

1 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe, vol. 2, p. 412 (citado en lo suce-
sivo como «Thma»; véase la Bibliografía para todos los detalles); Peter Matheson (trad. 
y ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988, p. 142 (desde ahora 
citado como «Matheson»). 



21Introducción. Una lección muy útil

nadie o casi nadie sabe a qué atenerse ni a qué grupo pertenecer. [...] es-
tán atemorizados por el espíritu del temor de Dios hasta tal punto que 
en ellos se cumple verdaderamente lo que fue profetizado por Jeremías: 
«Los niños piden pan y nadie se lo reparte». ¡Ay, ay, nadie se lo reparte!2

O esto:

Por lo tanto, todavía tengo la firme intención de ayudar a la pobre y 
oprimida cristiandad con oficios [eclesiásticos] alemanes, ya sean mi-
sas, maitines o vísperas, para que cualquier hombre de buen corazón 
vea, oiga y comprenda cómo los desesperados malhechores papistas 
han robado las Sagradas Escrituras a la pobre cristiandad, para su gran 
perjuicio, y han impedido el verdadero entendimiento.3

¿Quizá este reformador radical no era un lobo rapaz y un demonio se-
diento de sangre, sino un hombre dedicado a mejorar la posición espi-
ritual del pueblo llano? ¿Quizás, detrás de las calumnias y los adjetivos, 
encontremos a un hombre de considerable erudición y principios, un 
hombre profundamente comprensivo con la miseria del campesinado y 
los pobres, un hombre de carácter complejo?

Si se le pidiera que identificara al enemigo mortal de los luteranos, el 
erudito medio nombraría al papa y a la Iglesia romana. Sin embargo, si 
pudiéramos consultar al propio Lutero, seguramente añadiría el nom-
bre de Müntzer a esa lista. En cualquier caso, aunque Müntzer era un 
enemigo implacable de los luteranos, tampoco era amigo ni admirador 
de la religión romana. De hecho, en una corto periodo de tiempo, fue 
colega de Lutero. Como veremos, el vitriolo vertido sobre él por Lutero 
y su partido se debió a su necesidad de distanciarse, como reformador 
reputado y leal, de los rebeldes totalmente desprestigiados y desleales 
de la Guerra de los Campesinos alemanes de 1525, ese enorme levanta-
miento popular y de clase baja en el que Müntzer se puso del lado del 
campesinado contra las autoridades feudales. Su visión del prematuro 
final de Müntzer resulta demasiado franca:

2 Thma Vol. 1, p. 422; Matheson, pp. 366-367.
3 Thma Vol. 1, p. 200; Matheson, p. 180



22 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Así que debemos aprender de esto cuán severamente castiga Dios la 
desobediencia y el tumulto contra nuestros gobernantes, pues Dios ha 
ordenado que honremos a nuestros gobernantes y les obedezcamos. Dios 
no dejará impune a nadie que vaya en contra de este mandamiento.4 

Desde la distancia algo engreída del siglo xxi, la idea de que nuestros 
gobernantes, honrados e incuestionables, son designados por dios 
para gobernarnos es fantasiosa, incluso inquietante. En este sentido, 
las opiniones de los enemigos de Müntzer deberían despertar nuestro 
interés por el hombre. ¿Qué hizo para molestarles tanto? ¿Realmente 
llamó al asesinato y al derramamiento de sangre? ¿Por qué, al final, 
los gobernantes de las tierras de Alemania sintieron la necesidad de 
cortarle la cabeza?

La vida de Thomas Müntzer fue breve. Nació a finales de 1489 en 
Stolberg, en las montañas de Harz, en el centro de Alemania, posible-
mente hijo de un fabricante de monedas. Cuando murió en el patíbulo 
en 1525, solo tenía treinta y cinco años. Su papel activo en el movi-
miento de reforma religiosa en Alemania abarcó sus últimos ocho años, 
y solo durante los últimos cuatro puede considerársele un opositor de-
cididamente radical de Martín Lutero. Y, sin embargo, su actividad ha 
sido de crucial importancia en la historiografía de la «Reforma alema-
na»; no hay libro de valor sobre el tema que no le haga alguna mención, 
y son muchos los que intentan analizar su papel.

Müntzer estudió en las universidades de Leipzig y Frankfurt an der 
Oder [del Óder]. A medida que el movimiento reformista de Witten-
berg cobraba fuerza, se vio arrastrado, como muchos de sus contempo-
ráneos, por el frenesí intelectual de la época. Pronto se vio envuelto en 
el debate sobre la naturaleza y el papel de la Iglesia oficial. Sus primeras 
intervenciones a favor de la Reforma se hicieron en el mismo espíritu 
que las de Martín Lutero, aunque algunos de sus argumentos no eran 
evidentemente «luteranos». Sin embargo, a medida que el movimiento 
revolucionario se desarrollaba y proporcionaba la corriente impulsora 
a las reformas, al tiempo que las protestas urbanas y rurales se convir-
tieron en la normal manifestación de las mismas, Müntzer elaboró sus 
propias posiciones teológicas y políticas. Estas entraron gradualmente 

4 Philipp Melanchthon, Die Histori Thome Muntzers (1525), en Ludwig Fischer (ed.), 
Die Lutherischen Pamphlete gegen Thomas Müntzer, Tubinga, 1976, pp. 41-42.



23Introducción. Una lección muy útil

en conflicto con las enseñanzas básicas de Lutero, hasta el punto de que 
la escisión resultó inevitable. Tal ocurrió entre los años 1520 y 1522, 
cuando Müntzer predicaba en los pueblos y ciudades de Sajonia y Bo-
hemia. En 1523, después de ocupar un puesto en la pequeña ciudad 
sajona de Allstedt, sus propuestas de reforma eran ya muy diferentes 
—incluso contrarias— a las del movimiento liderado por Lutero.

Seamos claros, aquí y en el resto de este libro: es imposible entender 
las motivaciones de nadie en la Europa del siglo xvi sin reconocer que 
su visión subyacente del mundo estaba anclada en la creencia en una 
elevada autoridad divina, personificada por el Dios cristiano. Este Dios 
regía el destino de los individuos y del mundo en general. Dios ordena-
ba las victorias y las derrotas militares, las catástrofes naturales y antina-
turales, la sequía, el hambre y las épocas de abundancia. Dios establecía 
la autoridad civil y la justicia. La creencia en la divinidad sustentaba 
toda filosofía y toda justificación, desde las ordenanzas cívicas hasta el 
llamamiento apocalíptico a las armas. Imaginar lo contrario es cometer 
una grave injusticia con el siglo xvi y malinterpretar por completo a 
nuestros antepasados. Es necesario por tanto que hagamos algún análi-
sis de la teología declarada de Müntzer, una tarea que emprenderemos 
con más detalle a lo largo de este libro.

Sin embargo, la diferencia teológica esencial entre Lutero y Müntzer 
puede resumirse así: Lutero creía que el poder terrenal de las autorida-
des seculares era inmutable, que los príncipes territoriales de Alemania 
debían ser alentados a abrazar la reforma, pero que era tarea de todos 
los cristianos alcanzar la salvación personal dentro de las limitaciones 
impuestas por sus gobernantes. Müntzer, en cambio, creía que los po-
deres del Estado y de la Iglesia obstaculizaban activamente la adquisi-
ción y difusión de la fe, y que era tarea de los «Elegidos» ayudar a Dios 
a destruir esas barreras. Para defender su propia postura, Lutero soste-
nía que había que obedecer las palabras de las Escrituras, mientras que 
Müntzer proponía que la experiencia espiritual individual enmarcaba 
la única ley de cierta importancia. A partir de estas dos posiciones, y 
de las fuerzas sociales que las apoyaban, se desarrollaron dos estrategias 
sociopolíticas completamente opuestas. Lutero optó por un proceso 
«lento» de reforma, cuyo ritmo y dirección estaban determinados por 
la autoridad secular; Müntzer, por una revolución apocalíptica, rápida 



24 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

y total, desencadenada por Dios, dirigida por los Elegidos e impulsada 
por el pueblo llano.

Entre 1523 y 1525, en todo el sur y centro de Alemania, la presión 
fue en aumento hacia el estallido de una Guerra Campesina generaliza-
da. En esta «guerra» —posiblemente el mayor levantamiento popular 
en Europa hasta ese momento, a veces descrito como una revolución— 
las demandas religiosas de los reformadores se combinaron de manera 
explosiva con las reivindicaciones sociales y económicas del campesina-
do y la plebe urbana. El aumento de la presión se reflejó también en la 
política de los reformadores religiosos, algunos de los cuales se pasaron 
al bando de los príncipes territoriales, temiendo el derrocamiento del 
orden divino, mientras que otros se unieron a los insurgentes. En mayo 
de 1525, Müntzer, a pesar de las pocas posibilidades que tenía, intentó 
liderar a los campesinos de Turingia, en el centro de Alemania, contra 
los ejércitos de los principados de Sajonia y Hesse. Su posterior cap-
tura y decapitación sirvió a los vencedores para dos cosas: en primer 
lugar, les libró de un peligroso alborotador; en segundo lugar, sirvió de 
advertencia a todos los demás radicales de la época sobre las posibles 
consecuencias de sus acciones. Pero este «juicio de Dios sobre Thomas 
Müntzer», tal y como lo veían los luteranos, no impidió el desarrollo 
del movimiento radical de reforma. Una parte considerable de los ana-
baptistas posteriores —pequeñas comunidades que rechazaron tanto 
a la Iglesia luterana como a la católica en favor de una forma de culto 
más individual— se inspiraron directa o indirectamente en Müntzer y 
continuaron su legado más allá de 1525.

El estudio de la vida y el pensamiento de Müntzer nos pone en 
un contacto bastante cercano con las etiquetas que se suelen asignar a 
este periodo, por eso debemos aprovechar esta oportunidad para definir 
mejor nuestros términos de referencia.

El término «Reforma» es un concepto bastante confuso. Todo el 
mundo sabe lo que queremos decir con él, pero... ¿qué queremos decir 
realmente? Se ha señalado que el término no aparece hasta el siglo xvii 
y que incluso entonces solo pretendía describir las actividades de Lute-
ro.5 Los propios reformadores no consideraban su causa como «la Re-
forma»; el término «luterano» o «martiniano» era corriente en la época, 

5 Véase Robert W. Scribner, The German Reformation, Basingstoke, 1987, p. 2.



25Introducción. Una lección muy útil

normalmente aplicado por los opositores a la Reforma, a menudo sin 
gran percepción y rara vez distinguiendo entre los diferentes matices. 
Pero dado que el movimiento reformista abarcaba un espectro muy am-
plio de opiniones y motivaciones, ¿es justo o incluso útil estampar el 
término «luterano» en la frente de todos los que deseaban reformar la 
Iglesia? Después de todo, las propuestas de reforma fueron presentadas 
por príncipes territoriales, nobles imperiales, patricios urbanos, burgue-
ses, académicos y teólogos, artesanos, campesinos y plebeyos, e incluso 
por algunos partidarios de la autoridad papal. Si existió una «Reforma» 
en Alemania, se trató de un movimiento social y religioso muy amplio 
que abarcó varias décadas, desde mediados del siglo xv hasta mediados 
del siglo xvi. Por supuesto, hubo un periodo que, en retrospectiva, pue-
de etiquetarse como «la Reforma», pero ni comenzó con las famosas tesis 
de Lutero de 1517 ni terminó con su muerte en 1546.

Para aumentar la confusión, está claro que el periodo central, co-
múnmente reconocido como la Reforma alemana, fue un partido de 
dos tiempos: uno temprano, desde alrededor de 1517 hasta 1521, y 
otro posterior, que continuó durante todo el siglo xvi. La línea divi-
soria entre ambos fue el momento en que el propio Lutero decidió que 
la fuerza motriz de la Reforma residía únicamente en los gobernantes 
políticos. Por si todo esto no fuera suficientemente desconcertante, 
hubo un movimiento reformista anterior en Bohemia —las reformas 
husitas, que comenzaron hacia 1420— y otro contemporáneo en 
Suiza, que comenzó hacia 1519, liderado por Zwinglio. Ambas zo-
nas geográficas se encontraban justo al otro lado de la frontera de lo 
que vagamente se describe como «Alemania», si bien esas fronteras 
no suponían una barrera para las ideas religiosas radicales. Los pocos 
años transcurridos entre 1517 y 1525 fueron de enorme excitación 
y actividad en Alemania, algo que no se volvió a ver en los 400 años 
siguientes, hasta quizás el caos y la creatividad de los años revoluciona-
rios inmediatamente posteriores a 1918. Fue un periodo en el que se 
abrieron de par en par las compuertas del intelecto nacional. La gente 
corriente encontró por fin expresión para sus esperanzas y temores re-
primidos durante tanto tiempo; y esta se esforzó de todas las maneras 
posibles por corregir las injusticias de la sociedad. Los humanistas, los 
reformadores de Wittenberg, los radicales, los líderes políticos de las 
revueltas locales y nacionales, los primeros capitalistas y empresarios, 



26 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

e incluso algunos miembros de la nobleza, todos lucharon por recon-
ciliarse con su pasado y su presente, aspirando a construir un nuevo 
futuro a su imagen y semejanza. En esta confusión, se dijeron y se hi-
cieron cosas bastante extrañas, por ingenuidad o por puro entusiasmo. 
Siendo realistas, ninguna autoridad laica o religiosa podía funcionar 
adecuadamente en un ambiente así y seguir manteniendo el poder so-
bre los trabajadores y los productores de riqueza, por lo que hubo que 
restaurar el orden en el país y en la ciudad mediante el control político 
de los asuntos religiosos y la represión física.

El «fracaso» de Müntzer y sus compañeros de pensamiento en 1525 
no es la característica más importante del movimiento radical de refor-
ma; lo importante es que hubiera radicales y que alcanzaran algunos 
logros importantes antes de ser derrotados, porque esto nos indica que 
la «Reforma» no era un monolito ni una apisonadora que se abría paso 
por un camino recto, sino un movimiento vivo y contradictorio que 
proporcionaba esperanza a todas las clases sociales al prometer una vida 
mejor y más justa. Cualquier estudio del periodo de la Reforma debe 
tener en cuenta a los perdedores, ya que la semilla de los acontecimien-
tos futuros residió tanto en ellos como en los vencedores.

Si el concepto relativamente sencillo de «la Reforma» empieza a en-
turbiarse un poco, eso no es nada si se compara con el intento de esbo-
zar una imagen clara de los «perdedores», aquellos grupos de radicales 
que querían llevar mucho más lejos los límites de la reforma religiosa 
y que desafiaron los ámbitos sagrados de la actividad económica, las 
relaciones de propiedad y la autoridad civil. Dado que los reformistas 
radicales fueron perseguidos y —después de 1525— purgados física-
mente de la superficie de la sociedad alemana, la capacidad de estos 
radicales para expresarse por escrito o por medio de impresos se vio 
gravemente limitada. En su mayor parte, sus doctrinas solo han llegado 
hasta nosotros a través de la amable consideración de sus torturado-
res, carceleros y verdugos. En un ambiente así, los acusados optaban 
a veces por la autoconservación y confesaban lo que se les pedía; otras 
veces se mostraban desafiantes, y sus doctrinas eran entonces publica-
das póstumamente bajo la luz más escabrosa. Los luteranos escribían lo 
que querían sobre los radicales y se salieron con la suya: ¿quién iba a 
quejarse? Los datos biográficos de los radicales son muy escasos: se trata 
de hombres y mujeres de baja cuna que solo salieron a la luz pública 



27Introducción. Una lección muy útil

inmediatamente antes de su muerte. En el caso de los que perduraron 
durante un tiempo relativamente largo, como Müntzer, los detalles de 
sus primeros años de vida no fueron muy solicitados en el momento de 
su muerte, y ahora solo se pueden reconstruir a partir de retazos. Exis-
ten muchas lagunas y a veces el pensamiento creativo tiene que sustituir 
las pruebas. En nuestro caso particular, la vida de Müntzer antes de 
1523 está adecuadamente documentada solo durante los once meses de 
su residencia en Zwickau. Nos vemos obligados a hacer aproximaciones 
tentativas con el registro biográfico de la mayor parte de sus primeros 
treinta y tres años de vida, y también con un periodo significativo de 
sus dos últimos años. No sabemos con certeza su año de nacimiento, 
ni su familia, ni su educación. Es una situación muy complicada para 
cualquier biógrafo. Ciertamente no sabemos qué aspecto tenía Münt-
zer. Sin embargo, existe un retrato convincente de él, un grabado del 
artista holandés Christoffel van Sichem, que creó una serie de retratos 
de herejes y anabaptistas. El retrato de Sichem muestra a un hombre 
bastante hosco, de papada pesada y abrigo grueso, que mira de reojo y 
con cierta distancia al artista, hojeando la Biblia en las manos. Al fondo 
se muestra la torre de un castillo y una escena rural montañosa, posible-
mente los lugares del encarcelamiento de Müntzer y su decapitación: 
detrás de la ventana con barrotes de hierro de la torre apenas se puede 
ver una figura borrosa. Pero esta imagen, sorprendentemente despre-
juiciada, data de 1608. Es posible que se basara en un retrato anterior 
realizado por alguien en —supongamos— 1524, cuando Müntzer esta-
ba en Nürnberg (ciudad natal de los «tres pintores impíos», de los que 
hablaremos más adelante). Es significativo que el texto explicativo bajo 
el retrato diga: «Thomas Müntzer. Predicador de Allstedt en Turingia»; 
esta descripción podría sugerir que se trata de un retrato realizado antes 
de que Müntzer se hiciera famoso en Mühlhausen en 1525. O no. No 
tenemos ni idea. (Sin embargo, probablemente se trata de una imagen 
mejor que la xilografía del siglo xvi que muestra a un predicador que 
se dirige a una pequeña asamblea de oyentes absortos y sencillamen-
te vestidos; esta lleva la anotación: «Este profeta se parece a Thomas 
Müntzer». Dado que la xilografía es el frontispicio de un libro de pro-
fecías de un astrólogo que murió en 1503, el parecido sugerido parece 
tan fantasioso como totalmente irrelevante. Pero esta inexactitud tan 
descabellada nunca ha detenido a comentaristas oportunistas).



28 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Retrato de Müntzer, grabado y publicado por Christoffel van Sichem en 1608. Es el 
retrato más reproducido aunque, dada su fecha, es dudoso que se parezca al Müntzer 

real. Detrás de él, a la izquierda, está probablemente la torre del castillo de Heldrungen, 
donde estuvo cautivo, y a la derecha una representación de su decapitación.

Rijksmuseum, Ámsterdam (CC0 1.0)



29Introducción. Una lección muy útil

Si los informes contemporáneos sobre Müntzer y sus compañeros radi-
cales eran malos, su efecto en la historiografía de los cinco siglos siguien-
tes fue aún peor. Muchas de las descripciones de la vida y doctrinas de 
Müntzer que fueron publicadas por sus más acérrimos enemigos en el 
año de su muerte han sido aceptadas sin críticas hasta el siglo presente. 
El propósito de este libro es, por tanto, cortar los mitos y arrancar las 
etiquetas que sirven en gran medida para oscurecer la visión de lo que 
realmente sucedió en la temprana Reforma alemana y de quién fue 
realmente ese hombre sanguinario, rebelde y asesino, Thomas Müntzer.





31

El Día del Señor está cerca, cuando el Pecaminoso y 
el Hijo de la Perdición serán revelados. Porque nosotros 

somos los que hemos llegado al Fin del Mundo.
Nikolaus von Amsdorf (1521)

Thomas Müntzer nació —hasta donde se puede determinar— en 1489. 
Y una vez traído al mundo, vamos a dejarlo ahí durante el periodo de 
su infancia, pues debemos hacer un breve intento de comprender el 
mundo en el que nació.

Poco después del nacimiento de Müntzer, un escritor apodado más 
tarde —un poco arbitrariamente— el «Revolucionario del Alto Rin» 
expuso sus predicciones para la década siguiente:

El Señor vendrá después de siete mil años y dictará un poderoso juicio 
sobre el Hombre y nos castigará por nuestra maldad… El campesino 
se levantará contra sus amos e incluso contra sus jefes espirituales… y 
el hombre común derribará a los altos y poderosos.1

El Libro de los cien capítulos y los cuarenta estatutos de este «Revoluciona-
rio» es un texto curioso, lleno de predicciones descabelladas, termino-
logía astrológica y advertencias sobre el inminente fin del mundo; por-
que el fin estaba realmente cerca, y podía esperarse hacia 1500 (que se 
anuncia como el año que marca el final de la mística séptima «chiliada» 

1 Annelore Franke (ed.), Das Buch der Hundert Kapitel und der Vierzig Statuten, Berlín 
(Este), 1967, p. 230.

Capítulo 1

El fin del mundo. 
Contexto histórico y religioso 

de la Reforma alemana



32 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

o milenio). Aunque el autor era en realidad un noble austriaco —cuyo 
objetivo era promover un Imperio reformado con estructuras de go-
bierno que mejoraran la suerte del campesinado, manteniéndolo en su 
sitio: en definitiva, un reformista, no un revolucionario—2 su libro no 
era en absoluto un caso atípico en lo que se refiere al pensamiento po-
pular del siglo xv. Unas décadas antes, en 1440, había aparecido otra 
obra titulada Reformatio Sigismundi, en la que se hacían predicciones 
similares. Su autor escribió: «Ha llegado el momento de despertarnos, 
de levantarnos, de reconocer a Dios y de preparar el camino de Dios y 
de la justicia... porque así despejaréis el camino al que vendrá después».3 
El libro caló hondo entre los intelectuales de la época, y fue reimpreso 
en 1476 y varias veces más en las dos primeras décadas del siglo xvi. In-
cluso en 1521, Martín Lutero y sus colegas no eran reacios a imaginar 
que algo más bien apocalíptico estaba a punto de suceder.

Para muchos intelectuales había pues algo importante en esta rele-
vancia numérica del año 1500. Al igual que a finales del siglo xx, cuan-
do se consideraba el año 2000 como una especie de punto de inflexión, 
aunque con un cierto grado de pesimismo (bastante injustificado, 
como se vio después: el Apocalipsis no llegó hasta un poco más tarde), 
muchos europeos de finales del siglo xv vincularon sus esperanzas y 
temores al cambio de siglo.

El milenarismo es la creencia en la Segunda Venida de Jesucristo y la 
consiguiente instauración de un «Reino de Dios»; había sido un rasgo 
distintivo de los siglos precedentes, y a finales del siglo xv irrumpió 
de nuevo en los territorios de habla alemana. El descontento también 
acechaba las tierras de forma más potente bajo la forma de revueltas 
rurales y urbanas. En 1476, por ejemplo, miles de campesinos del valle 
de Tauber, en Franconia, protagonizaron una poderosa revuelta si bien 
efímera, dirigida por un hombre conocido como el «Tamborilero de 
Niklashausen». La revuelta demostró que el resentimiento de los pobres 
en cuestiones sociales y económicas estaba en su punto de ebullición, 
presto a desembocar en una revuelta popular en cualquier momen-
to. Esta resultó ser la primera de una serie de revueltas esporádicas y 

2 Para más información sobre esto véase Tom Scott, Town, Country, and Regions in 
Reformation Germany, Leiden, 2005, pp. 351-359.
3 Karl Beer (ed.), Die Reformation Kaiser Sigismunds, Stuttgart, 1933, p. 103.



33El fin del mundo

localizadas, agrupadas genéricamente como el movimiento de la albar-
ca (Bundschuh) —por el símbolo del zapato campesino que adoptaron 
en sus estandartes— que culminaría en la gran Guerra de los Campesi-
nos alemanes de 1525.

La aristocracia imperial también se sentía oprimida, en constante 
conflicto con los príncipes territoriales, en tanto su poder tradicional 
se veía lentamente erosionado por la compra de tierras y las maniobras 
políticas. El Sacro Imperio Romano Germánico, que había dominado 
gran parte de Europa central desde el siglo X, era testigo de cómo su 
poder se desvanecía poco a poco en manos de su colegio electoral, los 
principados y territorios locales. Los caballeros del Imperio se aferra-
ban desesperadamente a sus propiedades y privilegios, cada vez más 
reducidos, pero se trataba de una lucha a contracorriente. En cambio, 
en las florecientes ciudades, las clases burguesas, los artesanos más aco-
modados y los intelectuales empezaron a sentir el prurito de la inde-
pendencia, intentando romper con las relaciones feudales y desligarse 
de la Iglesia de Roma. Algunas villas y ciudades se habían convertido 
en unidades políticas y económicas independientes, con señores feu-
dales nominales; les iba bastante bien por sí solas, a pesar del declive 
económico de finales del siglo xv. En el ámbito religioso, la situación 
no era más tranquila. Setenta años antes del nacimiento de Müntzer, 
las reformas husitas en Bohemia habían inspirado a toda una nación 
a levantarse y desafiar el poder de la Iglesia papal. Este movimiento 
reformista había infectado partes de Alemania durante décadas. Ahora 
los bohemios y los alemanes sabían que al menos era posible cuestionar 
la autoridad espiritual. Una vez dado ese paso, se atrevieron a plantear 
más preguntas, y más penetrantes, sobre el papel y la legitimidad de la 
Iglesia —de cualquier Iglesia— en la vida de la nación.

A finales del siglo xv, Alemania central era por tanto un polvorín. 
Había agitación en las ciudades y pueblos y había gente que cuestiona-
ba abiertamente los principios básicos de la Iglesia papal. La combina-
ción del malestar social y político con el debate intelectual y religioso 
fue la chispa que prendió la mecha. 

Al soportar todo el peso de la carga feudal, los que participaban en 
movimientos religiosos heréticos o en disturbios duros y desenfrenados 
eran sobre todo los campesinos o los habitantes de las ciudades de clase 



34 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

baja. Nada de esto era nuevo. Todos los países de Europa se vieron 
afectados en un momento u otro, con la Revuelta de los Campesinos 
del siglo xiv en Inglaterra y la Jacquerie en Francia como dos ejemplos 
obvios. E incluso antes, entre los siglos xi y xiii, se habían producido 
cruzadas populares y toda una serie de extravagantes y trágicas herejías 
que implicaban a las clases bajas, todas ellas cruelmente reprimidas. 
Más cerca de nuestro tema, las rebeliones husitas y posteriormente ta-
boritas en Bohemia a principios del siglo xv constituyen otro ejemplo, 
al igual que las revueltas populares en Hungría y Eslovenia en 1514-
1515. Sin excepción, la expresión de este descontento y rebelión fue 
religiosa. El análisis social y la política de clases estaban a varios cientos 
de años vista. El desacuerdo religioso, a menudo denominado «herejía», 
era casi la única forma en que podía manifestarse el descontento.

Pero estos movimientos religiosos radicales no eran simples eslabo-
nes de una cadena eterna de herejías. Por supuesto, presentan similitu-
des sorprendentes y convincentes a lo largo del tiempo. Casi todas las 
herejías que se quiera descubrir tienen un elemento doctrinal que bien 
podría haber sido tomado de alguna anterior. Pero hay que tener mu-
cho cuidado antes de suponer cualquier tipo de herencia genética. En 
primer lugar, porque muchas de las doctrinas milenaristas europeas se 
basaban en la única «autoridad» intelectual de aquellos tiempos, la Bi-
blia (en concreto, en los libros apocalípticos que más tenían que ofrecer 
a los oprimidos), y al proceder de una única fuente las variaciones en la 
doctrina eran necesariamente limitadas. En segundo lugar, porque los 
movimientos heréticos estaban muy extendidos por todo el continente, 
y las oportunidades de transmisión a distancia eran limitadas. Y, en 
tercer lugar, porque las descripciones de la doctrina herética procedían 
a menudo de inquisidores eclesiásticos o de observadores hostiles que, 
al igual que los que hoy afirman ver «marxismo» o «comunismo» en 
cualquier grupo de izquierdas, tendían a sospechar que cualquiera que 
mostrara la más mínima mancha de doctrina errónea estaba totalmente 
infectado por la plaga desenfrenada de alguna vil herejía.

Estas revueltas eran signos de un desarrollo más profundo. La Edad 
Media había visto el auge de la clase mercantil y de los primeros capita-
listas en Europa. Las Cruzadas de los siglos xii y xiii abrieron muchas 
de las rutas comerciales del continente y crearon las condiciones para 
una actividad mercantil muy rentable. Las Cruzadas también asestaron 



35El fin del mundo

un duro golpe a las relaciones feudales entre siervos y señores, así como 
a la propia aristocracia. Las propiedades se echaban a perder cuando 
sus señores morían en tierras extranjeras, al tiempo que los siervos eran 
liberados para el servicio militar y posteriormente perecían o se estable-
cían en otro lugar. A su vez, la apertura de las rutas comerciales condujo 
casi directamente a las grandes plagas que asolaron Europa, matando a 
cientos de miles de personas y dejando multitud de tierras sin cultivar 
y obligaciones sin cumplir. Las economías europeas tardaron hasta bien 
entrado el siglo xv en estabilizarse tras estos duros golpes. Pero a me-
dida que el viejo tejido social se desmoronaba, se multiplicaron las po-
sibilidades de enriquecimiento de ricos y poderosos. Los latifundios se 
unían de punta a punta y las tierras, ampliamente distribuidas, cambia-
ban de manos para mejorar los cultivos o consolidar alianzas políticas, 
o simplemente por dinero en efectivo. Fue un proceso muy gradual: si 
se observa un mapa de la Alemania de la época, llama la atención el in-
trincado mosaico de posesiones territoriales, desde las más grandes a las 
más pequeñas. Hay pequeñas islas dispersas que pertenecen a un solo 
señorío, cuyo territorio principal puede estar a cientos de kilómetros 
de distancia. Incluso en un mismo pueblo, las personas pueden tener 
lealtades y obligaciones con distintos terratenientes y señores feudales. 
Pero, independientemente del señor al que pertenecieran, los campesi-
nos tenían la obligación legal casi universal de proporcionar mano de 
obra no remunerada; también se les cobraban fuertes impuestos cuan-
do moría un cabeza de familia, se les negaba el derecho a trasladarse a 
otra parte del país o a la ciudad, y se les prohibía el acceso a las nece-
sidades básicas de la vida: madera para la construcción y como com-
bustible, agua para la energía y la pesca, y caza para comer. Para una 
población rural muy expuesta a las catástrofes de las malas cosechas, 
este acceso era de vital importancia. Como es natural, los propietarios 
de las fincas cercaban esas mismas fuentes de alimentos y combustible. 
Mientras tanto, los impuestos y los diezmos se comían los ingresos y 
las posesiones de los campesinos; se ha calculado que hasta el 40 % de 
la producción se transfería del campesinado a sus señores, a lo que ha-
bía que añadir un diezmo del 10 % sobre el grano (por no mencionar 
el «diezmo menor», el diezmo del vino y un diezmo sobre el ganado, 
sistemas por los que se quedaban con la mejor parte de los artículos de 
menor producción); para rematar, también se imponían impuestos de 



36 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

hasta el 5 por ciento.4 Y no hay que olvidar que muchos de los terrate-
nientes eran, de hecho, representantes de la Iglesia: las propiedades de 
las abadías, monasterios y conventos ricos eran tan hábiles como sus 
equivalentes laicos a la hora de exprimir hasta la última gota de sangre 
del campesinado —quizás más, ya que algunos de los peores de ellos 
eran conocidos por amenazar a sus campesinos con la excomunión si 
se negaban a pagar sus impuestos o a cumplir con sus obligaciones 
laborales—.5 La excomunión, hay que recordarlo, era un destino peor 
que la propia muerte. Y fueron sobre todo los señoríos eclesiásticos los 
que empezaron a reimponer la servidumbre básica durante el siglo xv.

Tras la recesión económica de los siglos xiv y xv, la recuperación 
fue liderada por las comunidades urbanas, en particular los mercaderes 
y patricios de las ciudades. Las enormes fortunas que acumularon em-
pezaron así a rivalizar e incluso a eclipsar el esplendor de las cortes bajo-
medievales. Entre ellos destacan las diversas ramas de la familia Fugger, 
afincada en Augsburgo, que desde principios del siglo xv acumulaba 
riquezas a través del tejido, la minería, el comercio y los negocios de 
tierras. A principios del xvi, se habían convertido en la familia más rica 
del norte de Europa, invirtiendo en todos los aspectos de la fabricación 
de paños y en minas de cobre, plata y oro, al tiempo que gestionaban 
transacciones para la Iglesia en Roma y prestaban dinero a la nobleza 
terrateniente. Con su acumulación de capital, los mercaderes como los 
Fugger representaban tanto un estatus al que aspirar como los medios 
—mediante préstamos financieros— para conseguirlo. Los señores feu-
dales podían conseguir dinero hipotecando tierras o exprimiendo a sus 
dependientes, preferiblemente por medio de ambas cosas. Todo ello 
hacía casi insoportable la vida del campesino.

Fue en el siglo xv cuando el capital mercantil alemán encontró bajo 
sus propios pies la mercancía que era su savia vital: el oro y la plata. Las 
minas de Sajonia habían sido explotadas durante 200 o 300 años antes 
de que comenzaran a explotarse seriamente. De este modo, a finales del 
siglo xv Sajonia se había convertido en uno de los estados más ricos 

4 Véase Tom Scott y Robert W. Scribner, The German Peasants’ War: A History in Docu-
ments, Nueva York, 1991, p. 9.
5 Para más sobre la relación entre terratenientes y campesinos, véase Peter Blickle, The 
Revolution of 1525, Baltimore, 1981; y Scott y Scribner, Documents...



37El fin del mundo

de Europa, produciendo enormes cantidades de metales preciosos y de 
otro tipo. Las monedas de plata de Sajonia eran famosas por su fiabili-
dad. A finales del siglo xvi, Sajonia y Bohemia producían hasta 4.000 
toneladas de cobre en bruto de sus minas y solo Sajonia producía 30 
toneladas de plata refinada. Por su propia naturaleza, la extracción y el 
procesamiento del mineral exigían enormes inversiones de capital, y fue 
esto lo que atrajo, y luego enriqueció, a los comerciantes más astutos 
de la época. La familia Fugger, por ejemplo, estableció una enorme 
fundición no lejos de Erfurt, a la que se llevaba el mineral de cobre 
procedente de lugares tan lejanos como la Alta Hungría, se procesaba 
y luego se redistribuía por Alemania y Europa.6 La familia Fugger tam-
bién intervino en momentos críticos de la Guerra de los Campesinos 
alemanes: en marzo de 1525, por ejemplo, prestó 10.000 florines a la 
Liga Suaba, que se preparaba para reprimir al campesinado; y en una 
serie de quejas presentadas por mineros tiroleses en 1525, se menciona-
ba específicamente a los Fugger por sus prácticas explotadoras.7

Los bosques y ríos del sur de Sajonia hicieron que la región fuera 
ideal para el desarrollo de la industria primitiva, ya que proporciona-
ban combustible, fuerza motriz y opciones de transporte. En cuan-
to los mercaderes y príncipes se dieron cuenta del potencial de este 
rendimiento para el comercio alemán, se abrieron las minas para su 
explotación. La riqueza de Sajonia se desparramó por toda Alemania. 
Sin embargo, a principios del siglo xvi, las minas empezaban a tener 
dificultades: el acceso a los filones era cada vez más difícil, la tecnología 
minera no estaba muy avanzada y había que devolver los préstamos. 
Los inversores buscaron otras formas de enriquecerse. En 1540, por 
ejemplo, los principales filones de plata alrededor de Schneeberg, en 
Sajonia, se habían agotado por completo, y para entonces ya había co-
menzado la importación de plata barata del Nuevo Mundo. Para cuan-
do Lutero y Müntzer aparecieron en la escena histórica, la economía 
sajona estaba entrando en una especie de declive.8

6 Véase Tom Scott, Society and Economy in Germany, 1300-1600, Basingstoke, 2002, 
pp. 106-120.
7 Véase Scott y Scribner, Documents..., pp. 49, 57 y 224 (doc. 100).
8 Para más sobre esto, véase Lyndal Roper, Martin Luther: Renegade and Prophet, Lon-
dres, 2016, pp. 28-29 [ed. cast.: Martín Lutero. Renegado y profeta, trad. Sandra Chapa-
rro Martínez, Madrid, Taurus, 2017].



38 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Mineros explorando cerca de Zwickau. Del libro de 
Georg Agricola,  De re metallica (1556).

Wellcome Trust (CC by 4.0)

El desarrollo económico dio lugar a cambios en la estructura política, a la 
vez que se vio sujeto a los mismos. A largo plazo, condujo al debilitamiento 
de la autoridad del Sacro Imperio Romano Germánico en los territorios 
alemanes y al colapso de los pequeños estados feudales. Aunque las Dietas 
Imperiales y la burocracia del Imperio seguían desempeñando una función 
política útil y necesaria, la tendencia era hacia la independencia política 
de los territorios más grandes, como Sajonia, Wurtemberg, Brandeburgo, 



39El fin del mundo

Hesse y el Palatinado. Incluso las ciudades denominadas «imperiales li-
bres», es decir, sujetas jurídicamente solo al emperador, se vieron obligadas 
a aliarse con las potencias territoriales para su protección. La aristocracia 
menor fue exprimida; durante mucho tiempo, su principal fuente de in-
gresos fue el bandolerismo —en el cual sobresalían— o la guerra, pero en 
esta última sus ancestrales habilidades ya se estaban quedando anticuadas. 
En 1522, el año en que los caballeros alemanes, bajo el liderazgo de Franz 
von Sickingen, hicieron un último esfuerzo por posponer lo inevitable, se 
quejaron de que «algunos príncipes y nobles» habían impedido a muchos 
de ellos asistir a las Dietas Imperiales, «ya fuera por la fuerza o por medio de 
la amenaza de la fuerza».9 Este lamentable espectáculo, de una clase antaño 
brillante reducida a una pobreza quijotesca y a la impotencia, resultó ser el 
lado cómico del desarrollo histórico. Mucho más trágica fue la suerte del 
campesinado.

Los esfuerzos de los poderes feudales, tanto seculares como religio-
sos, por acumular riqueza y tierras —y con las tierras, siervos y arrenda-
tarios— dieron lugar a una imposición cada vez más severa y arbitraria 
de exigencias financieras, legales y sociales sobre las clases trabajadoras. 
La servidumbre —ya fuera en forma de arrendamientos Agricolas con 
los correspondientes derechos e impuestos o la antigua servidumbre 
«corporal» que se remontaba varios siglos atrás— estaba muy extendida 
y era manifiestamente injusta. A medida que disminuía el rendimiento 
de las inversiones en tierras, los terratenientes intentaron imponer a 
sus arrendatarios los tipos más rigurosos de servidumbre, una táctica 
adoptada sobre todo por la Iglesia.10 El campesinado, a pesar de los 
denodados esfuerzos por defender sus derechos en todos los tribunales 
disponibles, y a pesar de los intentos aislados y fallidos de hacer valer 
sus derechos por la fuerza, vio cómo su situación empeoraba gradual-
mente. Los pocos que pudieron escapar a las ciudades se encontraron 
con que el comercio y la manufactura se habían desarrollado hasta el 
punto de que la formación previa resultaba esencial. La mayoría de 
los emigrantes acabaron así entre los pobres urbanos privados de dere-
chos y empobrecidos. No es que hubiera muchas ciudades grandes a las 

9 En Deutsche Reichstagsakten, Jüngere Reihe, ed. Adolf Wrede, Gotha, 1901, vol. 3, pp. 
697-698.
10 Para más sobre esto, véase Scott, Society and Economy, passim.



40 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

que pudieran ir: en Alemania, solo veintiocho ciudades tenían más de 
10.000 habitantes y la gran mayoría menos de 2.000.11 Como conse-
cuencia de las presiones económicas de finales del siglo xv, muchas ciu-
dades empezaron a prohibir la entrada a los inmigrantes rurales. Para 
los que se quedaban en el pueblo o en la granja, en una época en la que 
la población rural crecía a buen ritmo, la brecha entre ricos y pobres 
no hizo sino aumentar.12 Para agravar los problemas, los terratenientes 
se preocuparon de retener a «sus» campesinos en su tierra, con el fin de 
exprimirles hasta la última gota de trabajo y dinero. Se ha calculado que 
antes de 1600 el 80 % de la población alemana vivía y trabajaba en la 
tierra, por lo que cualquier deterioro de las condiciones sociales rurales 
tenía un enorme efecto en la política y la economía de la región. Como 
era de esperar, todos estos cambios estaban plenamente justificados por 
ley. Cuando no existía una ley pertinente, se creaba una nueva o bien 
los abogados, contra los que siempre era difícil argumentar, proporcio-
naban una justificación. Muchas de las quejas de los campesinos se re-
montaban a las «viejas leyes» y a las «viejas costumbres», y en la segunda 
y tercera décadas del siglo xvi, los que tenían verdaderos motivos de 
queja empezaron a hablar de las «leyes divinas», es decir, las leyes y la 
moral de la Biblia. A finales del siglo xv, el autor del Libro de los cien 
capítulos y los cuarenta estatutos, el Revolucionario del Alto Rin que he-
mos conocido antes, afirmaba con rotundidad que el mundo había em-
pezado a ir cuesta abajo desde que las tierras alemanas fueron ocupadas 
por los «romanos» con su derecho romano, y que en la ya desaparecida 
Edad de Oro esas tierras habían sido gobernadas por leyes alemanas 
diferentes, intachables y de cosecha propia. Esta obra, por apetitosa-
mente extravagante que sea, es un buen barómetro de los sentimientos 
generados por los cambios en la sociedad, el derecho y la política de 
aquel siglo. La obra milenarista posterior y más famosa, Reformatio Si-
gismundi, se hizo eco de estos sentimientos. Este libro proponía una 
especie de Imperio democrático, dirigido por un Emperador (uno real, 
Segismundo, que reinó de 1433 a 1437) que —por improbable que 
parezca— debía mostrar toda la bondad moral de un pobre y modesto 
cristiano. Bajo su dirección, se aboliría el feudalismo, los órganos de 

11 Véase Scott, Society and Economy..., p. 64.
12 Para más sobre el contexto social y económico: Scott, Town, Country; Scott, Society 
and Economy...; Roper, Martin Luther...; Peter Blickle, The Revolution of 1525...



41El fin del mundo

gobierno serían elegidos democráticamente, se comunalizaría la pro-
piedad privada y los médicos y magistrados serían accesibles al pueblo, 
pues «ha llegado el momento de despertar».

La respuesta espiritual e intelectual a estos cambios económicos y 
sociales resultó polifacética. Hubo quienes se volvieron hacia la herejía, 
como los Flagelantes de Turingia en los siglos xiv y xv. Otros —los 
humanistas— se volvieron hacia el legado de la antigua Roma y Grecia. 
Y otros de nuevo hacia el pensamiento y la práctica alquímica, el mis-
ticismo religioso o el milenarismo expresado en términos astrológicos. 
Nuestro mal llamado Revolucionario del Alto Rin predijo la llegada del 
mesiánico «Friedrich» mediante sus observaciones de las estrellas y los 
planetas: «Ahora, cuando el sol está en el signo de Aries, los maestros 
de la astrología llaman a esto una “chiliada”» y esto trae un cambio en el 
mundo entero». La octava chiliada traería al emperador Friedrich, que 
realizaría toda clase de milagros en favor de la nación alemana, entre 
ellos la matanza de 2.300 clérigos cada día durante cuarenta y dos me-
ses. (La cifra mágica de cuarenta y dos meses procede, entre otras refe-
rencias bíblicas, del Apocalipsis; también se traduce más poéticamente 
como «un tiempo, tiempos y medio tiempo», es decir, un año, más dos 
años, más medio año. Durante este periodo de tres años y medio, se 
predijeron grandes acontecimientos apocalípticos y masacres, que mar-
carían el comienzo de la Segunda Venida). Para los lectores modernos 
que se dejan seducir fácilmente por las predicciones, una advertencia: 
el método del autor de esta obra no era impecable. No solo varió la du-
ración de una «chiliada» —a veces 1.000 años, a veces 960—, sino que, 
al calcular sobre la base de un «ciclo» —la mitad de una chiliada—, 
también consiguió predecir la Segunda Venida para los años 1500 (dos 
veces), 1509 (cuatro veces), 1521 y 1528. También podría haberse es-
perado en 1596. Por suerte para todos, y especialmente para unos tres 
millones de clérigos nerviosos, tal cosa nunca ocurrió. 

El anticlericalismo no ha sido infrecuente en ningún lugar de Eu-
ropa, en ningún siglo. Los representantes locales de la Iglesia, así como 
los obispos y otros miembros de las altas esferas, rara vez se cubrían 
de gloria cristiana. Su mal comportamiento había sido legendario du-
rante siglos y esta percepción estaba profundamente arraigada en la 
cultura popular. El anticlericalismo recibió un impulso adicional por 
el hecho de que las regiones de habla alemana se consideraban casi 



42 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

una confederación nacional (aunque «Alemania» no se convirtió en una 
entidad política hasta 1871). La pujanza económica y política de los 
territorios del centro y sur de Alemania dio lugar a preguntas perfec-
tamente válidas: ¿por qué las finanzas alemanas, ganadas con tanto es-
fuerzo, se transferían a través de los Alpes a las fauces del Estado papal? 
¿Por qué propiedades perfectamente buenas en tierras alemanas debían 
estar bajo el control de abadías y otras instituciones religiosas, cuando 
podían transferirse tan fácilmente a terratenientes no religiosos? ¿Por 
qué el país más rico de Europa debía someterse a un poder extranjero 
manifiestamente podrido, y por qué un emperador extranjero debía 
dictar la política fiscal, económica y financiera? Roma, con su Iglesia 
y su Imperio aliado, se convirtió en el usurpador, no solo a los ojos de 
los pobres que sufrían a nivel local, sino ahora también a los ojos de 
quienes ejercían el poder real sobre enormes territorios. De hecho, in-
cluso la Iglesia establecida (es decir, romana) en Alemania llevaba años 
quejándose amargamente de la insaciable codicia de Roma.13

Nuevas formas de pensamiento estaban a la orden del día: la herejía, 
el misticismo, el estudio de las civilizaciones romana y griega. La difu-
sión de estas ideas se vio favorecida por la introducción en Europa de 
los tipos móviles por Johannes Gutenberg hacia 1450, aunque pueda 
argumentarse que, dado que la imprenta solo difundía las ideas entre 
quienes sabían leer, su importancia global se ha sobrevalorado. Aunque 
el nuevo material impreso ayudó a difundir las doctrinas del humanis-
mo más allá de su círculo de interés, alejando poco a poco las mentali-
dades de la religión y la superstición, la Biblia siguió siendo la fuente de 
ideas y doctrinas más difundida. Incluso antes de nuestra era, la Biblia 
ya estaba parcialmente disponible traducida; se exponía a diario de una 
forma u otra —aunque no necesariamente con precisión— desde el 
púlpito en los pueblos más humildes de la tierra; mientras que otros, 
como las bandas secretas de herejes, transmitían sus propias interpreta-
ciones de las Escrituras de generación en generación. Según la posición 
social y las inclinaciones de cada uno, se podía recurrir a los profetas 
del Antiguo Testamento, a los Evangelios o al Apocalipsis, y encontrar 
en ellos la justificación precisa para cualquier aspiración. Tal vez sea 
difícil hablar de formas originales de pensamiento cuando la mayoría 

13 Véase Tom Scott, Raum und Region, Freiburg y Múnich, 2021, p. 226.



43El fin del mundo

de las ideas giraban en torno a la Biblia y su interpretación, pero la 
gente encontró nuevas formas de expresar sus sentimientos sobre la 
vida cotidiana a través de ejemplos extraídos de las Escrituras. Algunos 
recurrieron al misticismo, imitando a Jesús, tal y como se describe en 
el Nuevo Testamento; otros al milenarismo, siguiendo el ejemplo del 
pensador apocalíptico italiano del siglo xii Joaquín de Fiore;14 mien-
tras que otros intentaron forjar una nueva relación entre la humanidad 
y Dios fundiendo el Antiguo y el Nuevo Testamento. En todos estos 
esfuerzos, el lenguaje del pensamiento era el de la propia Biblia.

Este giro hacia nuevos modos de expresión fue en gran medida un 
fenómeno urbano. Solo en las ciudades y en las universidades la alfa-
betización había alcanzado un nivel que permitía acceder a los libros y 
leerlos con facilidad, por no hablar de escribirlos. A pesar de que mu-
chas de las revueltas de la época tuvieron lugar en el campo, fue desde 
las ciudades y las universidades —como Wittenberg— desde donde se 
promovieron las reformas, y fue inicialmente en las ciudades donde se 
adoptaron con entusiasmo.15

🙞

Entonces, ¿qué fue esta Reforma alemana, este movimiento que surgió 
de la mente de Martín Lutero de Wittenberg listo para el combate en 
1517? A riesgo de parecer que eludimos la pregunta, tenemos que vol-
ver sobre nuestros pasos hasta Bohemia y las reformas husitas de finales 
del siglo xiv y principios del xv. Aquí encontramos una evolución 
económica y política similar a la descrita anteriormente para Alemania. 
En el reinado de Karel iv, de 1346 a 1378, Bohemia floreció intelectual 
y económicamente. No en vano, Karel fue nombrado emperador del 
Sacro Imperio Romano Germánico en 1355 y Praga se convirtió en 
una de las ciudades más importantes de Europa, la economía estaba en 
auge. Esta se basaba en una fuerte industria minera, centrada en torno 
a la mina de plata de Kuttenberg (Kutná Hora, sesenta kilómetros al 

14 Sobre Joachim, véase Marjorie Reeves, The Influence of Prophecy in the Later Middle 
Ages, Oxford, 1969.
15 Véase Robert W. Scribner, The German Reformation, Basingstoke, 1987.



44 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

este de Praga); además, había unas florecientes industrias de tejidos y 
cerveza, y el país estaba atravesado por dos grandes rutas comerciales 
hacia el este y el oeste, el norte y el sur. En este entorno prosperó una 
cultura burguesa y surgió un creciente nacionalismo, que en 1409 con-
dujo a la expulsión de los alemanes de la Universidad de Praga. La aris-
tocracia nacional entró a menudo, y de forma dramática, en conflicto 
con el rey y el Imperio. El rey Wenceslao iv de Bohemia, por ejemplo, 
fue arrestado y encarcelado por sus propios nobles, en varias ocasiones, 
entre 1394 y 1404.

En estas condiciones, la reforma de la religión era un imperativo. 
Los bohemios tuvieron que aceptar sus nuevas condiciones materiales 
y erigir estructuras políticas acordes con su estatus económico y social. 
A finales del siglo xiv, los reformadores de la Iglesia en Bohemia pu-
sieron en marcha un movimiento popular que exigía la reforma de las 
prácticas religiosas y la mejora de un cuerpo clerical corrupto y poco 
instruido. Por la misma época, los llamados lolardos, que llegaron a 
Bohemia hacia 1395, comenzaron a difundir las doctrinas disidentes y 
reformadoras del clérigo inglés John Wycliffe. Las principales caracte-
rísticas de su teología eran: la confianza en la Biblia para la iluminación 
espiritual, prescindiendo así de todo el aparato del Derecho Canónico 
y la Escolástica; el consiguiente establecimiento de una relación directa 
entre los creyentes y Dios, mediada a través de la interpretación local de 
las Escrituras; y la opinión de que la Iglesia debía volver a su posición 
«original» como líder espiritual, libre de las cargas de la riqueza material 
y, por tanto, que la Iglesia debía ser desamortizada y sus propiedades y 
riquezas transferidas a la propiedad secular. Estas ideas fueron adopta-
das tanto por los estratos urbanos más bajos como por la sólida ciuda-
danía en torno al teólogo Jan Hus, principalmente porque ayudaban a 
expresar el deseo de establecer la soberanía tanto en la ciudad como en 
la nación y de expulsar a la Iglesia extranjera y a su clero extranjero, en 
su mayoría alemán.

Jan Hus (1372-1415) fue un teólogo y comprometido nacionalista 
bohemio; la mayoría de sus sermones y escritos se escribieron en checo 
y solo después se tradujeron al latín o al alemán. Al igual que Lutero 
cien años más tarde, encontró un apoyo amplio y casi inmediato entre 
los burgueses y los pobres, así como entre la aristocracia nacionalista. 
Una de las exigencias de la corriente husita era que la misa se celebrara 



45El fin del mundo

«en ambas especies» (utraquismo), es decir, que se diera pan y vino 
a todos los comulgantes, no solo a los sacerdotes. Se trataba, en este 
sentido, de un rito religioso más democrático, que desafiaba de por sí 
la superioridad de los funcionarios de la Iglesia. En 1414, Hus fue lla-
mado al Concilio de Constanza, que había sido convocado por el papa 
en un intento de restaurar cierta unidad en una Iglesia romana muy 
dividida y allí se le hizo pagar un alto precio por esta unidad. Hus fue 
acusado de herejía y rápidamente quemado en la hoguera. Sus ideas y 
su causa fueron asumidas, no obstante, de forma más práctica por las 
fuerzas sociales que él había ayudado a poner en marcha: la Reforma 
husita se preparó para la lucha. 

Se abrió así la veda para atacar a la Iglesia papal. La nobleza terra-
teniente vio la oportunidad de anexionarse las asombrosamente ricas 
propiedades de la Iglesia; los burgueses vieron la oportunidad de eli-
minar las restricciones del feudalismo de sus ciudades y su comercio; 
los intelectuales vieron la oportunidad de eliminar los detritus que el 
pensamiento medieval había amontonado para sostener una institu-
ción podrida; y los pobres vieron la oportunidad de aligerar el peso de 
sus propias cargas. Cuando las clases bajas, con Jan Zelivsky y Martin 
Huska, empezaron a agitarse, el rey Wenceslao iv, que antes se había 
puesto del lado de los husitas, empezó a dar marcha atrás a toda velo-
cidad, hasta el punto de restaurar las antiguas autoridades eclesiásticas. 
Una cosa llevó a la otra y en 1419 los husitas radicales llevaron a cabo 
la primera «Defenestración de Praga», con el resultado de la muerte 
de varios concejales. (Tirar a la gente por la ventana se convirtió en 
una moda entre los enfurecidos bohemios: la tercera defenestración, en 
1618, precipitó la Guerra de los Treinta Años).

La muerte de Wenceslao en 1419 y la crisis política derivada de 
la sucesión de su hermano Segismundo, decididamente antihusita (es 
el emperador epónimo del programa de «Reformas» ya mencionado), 
condujeron en poco tiempo a las llamadas «guerras husitas», en las que 
los partidarios de la Iglesia papal y las fuerzas del Sacro Imperio Roma-
no Germánico se aliaron contra los husitas de Bohemia. Esto desenca-
denó a su vez una reacción entre el ala más radical de los husitas, que, 
a la espera de un Apocalipsis inminente, lanzaron una «llamada a las 
montañas». En 1420, su ciudadela de Hradište (a ochenta kilómetros 
al sur de Praga) se había convertido en su «Tabor», la colina en la que 



46 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

esperaban el Apocalipsis; se llamaba así por la montaña del Libro de 
los Jueces (4:6) en la que acamparon los israelitas antes de derrotar a 
sus opresores. Así asegurados, los «taboritas» se pronunciaron sobre sus 
conciudadanos y esperaron el fin de los tiempos:

En nuestro tiempo se acabarán todas las cosas, es decir, todo mal se 
desarraigará en esta tierra... Todos los que no vayan a las montañas 
perecerán en medio de las ciudades, aldeas y caseríos por los golpes 
de Dios... veremos a Cristo descender corporalmente del Cielo para 
aceptar su Reino aquí en la tierra.16

Finalmente, los husitas de la corriente dominante hicieron las paces con 
la Iglesia papal y se introdujo en Bohemia una forma de catolicismo 
utraquista de compromiso; pero las facciones más radicales continua-
ron por separado con sus propias tradiciones.17 Aunque este movimien-
to reformista alcanzó su punto álgido mucho antes del nacimiento de 
Müntzer y de la Reforma alemana, el husismo no fue en absoluto una 
herejía más, que desapareció en la noche medieval. Influyó notable-
mente en Lutero, Müntzer y otros reformadores alemanes.

El movimiento taborita, que comenzó en 1419 y no fue suprimido 
hasta al menos 1452, sentó las bases de una posterior tradición radi-
cal clandestina en el sur y el oeste de Bohemia, que se deslizó por la 
frontera hasta Sajonia. A principios del siglo xvi, esta tradición seguía 
muy viva. Aunque muchos de sus preceptos procedían de tendencias 
milenaristas anteriores, era mucho más amplia y conocida que muchas 
de las extrañas herejías locales que habían irrumpido brevemente en los 
siglos precedentes.

El movimiento husita principal también comenzó a extenderse más 
allá de las fronteras de Bohemia. En la década de 1420, un tal Johann 
Drändorff llevó la causa a Heidelberg, donde, en recompensa, fue que-
mado en la hoguera; ejércitos de husitas y taboritas penetraron hasta 

16 En J. Macek, The Hussite Movement in Bohemia, Praga, 1958, pp. 130-133.
17 Sobre el husismo y el taborismo, véase Malcolm D. Lambert, Medieval Heresy, Lon-
dres, 1977 [ed. cast.: La herejía medieval: movimientos populares de los bogomilos a los 
husitas, trad. Demetrio Castro Alfín, Madrid, Taurus, 1986]; Macek, Hussite Move-
ment...; Howard Kaminsky, A History of the Hussite Revolution, Los Ángeles, 1967; M. 
v. Dussen y P. Soukup (eds.), A Companion to the Hussites, Leiden, 2020; T. A. Fudge 
(ed.), The Crusade against Heretics in Bohemia, 1418-1437, Londres, 2002.



47El fin del mundo

Bamberg y Nürnberg en 1430, donde fueron recibidos por las clases 
bajas, que aprovecharon la oportunidad para expulsar a sus propias au-
toridades patricias; predicadores husitas fueron arrestados en ciudades 
de toda Alemania. En 1447, 130 husitas fueron quemados en el valle 
del Tauber. En 1462, otros fueron quemados en Zwickau, una flore-
ciente ciudad minera y de tejedores cerca de la frontera con Bohemia, 
una ciudad que iba a ser el hogar de Müntzer durante un año crucial; 
el espantoso destino de sus predecesores no impidió que más husitas 
aparecieran allí en 1475. En la primera rebelión campesina alemana a 
gran escala de 1476, bajo el tamborilero de Niklashausen, hay indicios 
de la participación bohemia. Incluso Martín Lutero vio mucho que 
admirar en la Reforma husita, hasta el punto de proclamar en 1520 
que «deberíamos unirnos a los bohemios» (se trataba quizá más de un 
eslogan de solidaridad, en la línea del «Ich bin ein Berliner» de John F. 
Kennedy, que de un acuerdo incondicional sobre teología), y animó 
al emperador y a los príncipes a aprender de Bohemia lo difícil que 
sería volver a meter a un genio reformador en la botella.18 El husismo, 
quizá un poco desfavorecido por ser extranjero, ofrecía sin embargo un 
precedente concreto para Alemania acerca de cómo desalojar al parásito 
de la Iglesia papal. Fue un precedente que Müntzer también admiraba.

Con el movimiento husita, sonó la primera campana para el fin de 
la hegemonía de la Iglesia papal en Europa central. El husismo fue mu-
cho más allá de los límites de una «herejía». Una herejía es simplemente 
un conjunto de ideas que, en mayor o menor medida, entra en conflic-
to con el dogma religioso de una religión dominante. Sin embargo, lo 
más importante es que una herejía sigue siendo una herejía al perder la 
batalla con su oponente. Ni la «Reforma» husita ni la luterana fueron 
ya una herejía: cada una de ellas logró establecer su propia institución.

Lo que acabamos de exponer es un esbozo necesariamente breve y 
a grandes rasgos del trasfondo político, social y económico de la Eu-
ropa central de finales del siglo xv. Huelga decir que las cosas eran 
mucho más complejas y matizadas de lo que este esbozo sugiere. Como 
ha advertido un historiador sobre este periodo en Alemania: «Buscar 

18 Martín Lutero, To the Christian Nobility of the German Nation... (1520), en Martin 
Luther, Gesammelte Werke, Weimar, 1883- 2009, vol. 6, p. 455 [ed. cast.: «A la nobleza 
cristiana de la nación alemana sobre la mejora del estado cristiano (1520)», en Obras 
reunidas I, Escritos de reforma, Madrid, Trotta, 2018].



48 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

explicaciones monocausales es embarcarse en una aventura absurda».19 
En todas partes hubo excepciones: en algunos lugares, las relaciones 
feudales eran más agudas y opresivas que en otros; algunas ciudades 
abrazaron el fervor religioso radical, mientras que otras lo evitaron; los 
campesinos de algunas zonas rurales tomaron las armas y marcharon en 
breves rebeliones, mientras que otros se mantuvieron en silencio. Pero 
la tendencia general fue un crecimiento constante de la influencia de 
los comerciantes urbanos y de los primeros capitalistas; se produjo una 
transferencia gradual de poder del Sacro Imperio Romano Germánico 
a los territorios más extensos. Paralelamente, dado que Imperio e Iglesia 
estaban íntimamente relacionados, la autoridad del papa comenzó a 
verse mermada. Esto permitió que los pensamientos heréticos se afian-
zaran y se convirtieran en pensamientos reformadores. Los precursores 
de la revolución y de la reforma habían irrumpido esporádicamente en 
escena durante décadas antes del siglo xvi. En Sajonia, en 1489, año 
del nacimiento de Müntzer, aún no había comenzado la Reforma ale-
mana, pero no estaba lejos.

19 Scott, Town, Country..., p. 418.



49

Después de que el Doctor Lutero estuviera predicando 
durante varios años, y enseñara el Evangelio pura y 

claramente, el Diablo sembró su propia semilla al lado, 
y despertó a muchos falsos y dañinos predicadores.

Philipp Melanchthon (1525)

Thomas Müntzer nació en 1489. O quizá no. Nació en la pequeña ciu-
dad de Stolberg, en las montañas de Harz. O eso creemos.

Ya hemos dado una idea de la falta de pruebas sólidas sobre largos 
periodos de la vida de Müntzer. Lamentablemente, la misma cuestión 
de su nacimiento y educación temprana es un ejemplo de ello. La 
ausencia total de documentación verificable antes de 1514 permite 
una multiplicidad de cronologías y teorías sobre su vida. Diferen-
tes historiadores han sugerido distintas fechas para el nacimiento de 
Müntzer, desde 1467 hasta 1490. Ante tal incertidumbre, todo lo que 
podemos hacer es examinar las pruebas, escasas y circunstanciales, 
y, a continuación, aventurar una hipótesis que pueda ajustarse a la 
mayoría de los hechos.

El consenso actual, según el cual nació en 1489, se basa en el registro 
de un tal «Thomas Müntzer de Quedlinburg» en las listas de matricula-
ción de la Universidad de Leipzig en octubre de 1506. Suponiendo que 
este Thomas tuviera entonces dieciséis o diecisiete años (lo normal para 
un estudiante nuevo), y que naciera en torno al día de Santo Tomás (21 
de diciembre) —el día del santo más cercano es la base tradicional para 
poner nombre a los niños—, se podría llegar a una fecha de nacimiento 
plausible hacia finales de diciembre de 1489.

Capítulo 2

El Diablo plantó su semilla.
Los primeros años de Müntzer



50 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Sin embargo, el lector atento ya se habrá dado cuenta de que se cree que 
Müntzer nació en Stolberg y no en Quedlinburg, que se encuentra a 
unos treinta kilómetros al norte: zona similar, ciudad diferente. Por suer-
te, en una fecha posterior, el propio Müntzer menciona los dos lugares 
en una frase, dando a entender que consideraba a ambos como su hogar.1 
Por supuesto, no hay garantías de que el «Müntzer de Quedlinburg», 
registrado en Leipzig, fuera realmente nuestro protagonista; el apellido 
(que significa «acuñador de monedas») no era infrecuente en esa región 
minera y de procesamiento de metales; tampoco era inusual el nombre. 
Tampoco ayuda el hecho de que, cuando Thomas se matriculó en la 
Universidad de Frankfurt en 1512, se registrara como «de Stolberg». 
(Suponiendo, por supuesto, que este estudiante de Stolberg fuera tam-
bién nuestro hombre). Sin embargo, otras pruebas —como el hecho 
de que Thomas se hiciera sacerdote en mayo de 1514, en una época en 
la que un sacerdote debía tener al menos veinticuatro años— deberían 
llevarnos a los años 1489 o 1490.

Esta es una posibilidad. Otra, mucho menos probable, se basa en 
los registros de un Thomas Müntzer multado por «mal comportamien-
to en el salón de baile» de Stolberg en 1484, lo que situaría su año de 
nacimiento en torno a 1467 y, por tanto, nos obligaría a creer que su 
actividad principal entre 1521 y 1525 tuvo lugar cuando rondaba los 
cincuenta años.2 Aunque resulta tentador imaginar trapisondas juveni-
les de sábado por la noche, no hay nada más que encaje en esta historia de 
juerguista desesperado. Otra posibilidad, a partir de las pruebas de la edu-
cación universitaria de Müntzer y su posterior actividad en Braunschweig, 
es que naciera no más tarde de 1482 y asistiera a una universidad desco-
nocida a finales de siglo.3 Sin embargo, aunque las pruebas de estas fe-
chas más tempranas tienen casi tanta validez como la fecha tradicional, 
quedarían dos preguntas sin respuesta: en primer lugar, ¿por qué no 

1 Carta de tm «a su padre», principios de 1521. Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische 
Gesamtausgabe (en lo sucesivo, «Thma; véase Bibliografía para más detalles), vol. 2, p. 
80; Peter Matheson (trad. y ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 
1988 (en lo sucesivo, «Matheson»), p. 22.
2 Véase Hermann Goebke, «Neue Forschungen über Thomas Müntzer bis zum Jahre 
1520. Seine Abstammung und die Wurzeln seiner religiösen, politischen und sozialen 
Ziele», en Harz-Zeitschrift vol. 9, Bad Harzburg, 1957, pp. 1-30.
3 Véase Ulrich Bubenheimer, «Thomas Müntzer und der Anfang der Reformation in 
Braunschweig», Nederlands Archief voor Kerkengeschiedenis, vol. 65, 1985, pp. 1-30.



51El Diablo plantó su semilla

tenemos correspondencia de o con Müntzer antes del año 1515? —si 
para entonces ya tenía treinta años, cabría esperar algunas cartas ante-
riores—; en segundo lugar, si nació, digamos, en 1482, ¿por qué no 
tenemos pruebas documentales de su educación antes de 1506?

Así pues, por la sola razón de que la educación universitaria en Leipzig 
(1506) y Frankfurt (1512-1514) puede asociarse con un hombre joven, y 
que el punto álgido de su carrera (1521-1525) a los treinta y pocos años 
parece correcto, nos quedaremos con 1489. También nos quedaremos 
con Stolberg. El propio Müntzer la nombra como su ciudad natal varias 
veces, sobre todo en las primeras palabras de su «Manifiesto de Praga» 
de 1522: «Yo, Thomas Müntzer, nacido en Stolberg». (Martín Lutero, 
por cierto, nació en 1483 a solo cuarenta kilómetros al este de Stolberg, 
en Eisleben: dos muchachos locales del Harz tuvieron éxito).

Aunque la información precisa sobre la familia Müntzer es escasa, el 
apellido sugiere un vínculo con la profesión de fabricante de monedas. 
Es posible que su padre fuera un tal Matthes Müntzer, concejal de Stol-
berg en 1491 y maestro de la ceca en 1497. El hecho de que Matthes 
muriera en 1501 —aquí tenemos al menos un dato seguro al que aga-
rrarnos con fuerza— podría invalidar la teoría de que fuera el padre de 
Thomas, ya que el hijo escribía una carta a su «padre» en 1521; o podría 
no hacerlo, si suponemos que la madre de Müntzer volvió a casarse. Y si 
lo hizo, no es imposible que la familia se trasladara a Quedlinburg, una 
ciudad más grande. Otros historiadores han especulado con la posibili-
dad de que Müntzer padre fuera orfebre o incluso comerciante de larga 
distancia, pero las pruebas son escasas. Friedrich Engels, basándose en 
historiadores anteriores, propuso que el padre de Thomas murió en 
1505 «en el cadalso, víctima de la obstinación del conde de Stolberg».4 
Por muy atractivo que resulte suponer que la muerte de Müntzer padre 
impulsó al joven Thomas hacia una carrera como revolucionario, la 
idea no tiene ninguna base sólida. Y, en cualquier caso, había fuerzas 
mucho más poderosas que impulsaron a Müntzer a la rebelión abierta 

4 Friedrich Engels, The Peasant War in Germany, Moscú, 1969 [1850], p. 53 [ed. cast.: 
La guerra campesina en Alemania, Madrid, Capitán Swing, 2009]. Engels basó su obra 
en Geschichte des grossen deutschen Bauernkrieges (1843), de W. Zimmermann. Este 
mito en particular también es citado por Ernst Bloch en su Thomas Münzer als Theologe 
der Reformation, Múnich, 1921 [ed. cast.: Thomas Müntzer, teólogo de la revolución, 
Madrid, Antonio Machado libros, 2002].



52 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

en su vida posterior. Lamentablemente, a pesar de que no hay absolu-
tamente ninguna prueba que apoye esta pintoresca leyenda, persiste 
hasta nuestros días.5

En definitiva, todo lo relacionado con el nacimiento y la familia de 
Thomas es más bien incierto. 

Es probable que sus padres tuvieran medios económicos medianos; 
en una carta, Thomas señala que su madre había aportado una dote 
significativa a su matrimonio.6 Sin duda, si el «Thomas Müntzer» que 
se matriculó en la Universidad de Leipzig en 1506 era nuestro protago-
nista, entonces sus padres habían conseguido reunir lo suficiente para 
enviarlo allí, aunque no lo suficiente para reunir la cuota completa del 
semestre. Esta carencia financiera no era del todo inusual, y no impidió 
que Thomas se matriculara; pero es posible que le impidiera presentarse 
a los exámenes.

🙝 

La Universidad de Leipzig se fundó en 1409, inicialmente con el fin 
de acoger a los académicos y estudiantes alemanes que se habían visto 
obligados a huir de Praga durante las primeras fases de las reformas 
husitas. En Leipzig, Müntzer se matriculó en un curso para obtener 
el título de Bachiller en Artes, que abarcaba las tres materias básicas 
de gramática, lógica y retórica, pero no teología. En todo caso, la 
religión y la teología no estaban lejos de las artes, y una educación 
así no excluía la posibilidad de hacer carrera en la Iglesia. Se podría 
haber esperado que completara su curso y se graduara como «Bacca-
laureus» en 1509; pero hay un ensordecedor silencio en las listas de 
graduación. Ni aprobado ni suspenso. O bien el registro es defectuoso 
(lo cual no es imposible, como se verá más adelante), o bien abando-
nó Leipzig en 1507 o 1508, ya fuera por desencanto o por motivos 
económicos, lo cual no es del todo infrecuente en la educación de un 
joven, tanto entonces como ahora.

5 Véase, por ejemplo, Eric Vuillard, La guerre des pauvres, París, 2019 [trad. inglesa: The 
War of the Poor, Londres, 2021; ed. cast.: La guerra de los pobres, Barcelona, Tusquets, 
2019].
6 Thma, vol. 2, p. 80; Matheson, op. cit., p. 22.



53El Diablo plantó su semilla

Nos encontramos, pues, ante una laguna de dos o tres años en el re-
gistro documental. Si abandonó los estudios, ¿qué hizo entre 1507 y 
1510, cuando se vuelve a saber de él? Una teoría sugiere que asistió a 
una universidad completamente diferente, posiblemente Erfurt, o in-
cluso Wittenberg. Esta idea resolvería el complicado problema de dón-
de obtuvo Müntzer sus títulos universitarios. También explicaría cómo 
conoció a una serie de personas de toda Alemania con las que mantuvo 
correspondencia en años posteriores. Pero los registros de muchas uni-
versidades alemanas de aquella época son muy fragmentarios: algunos 
se han perdido, otros han sido destruidos en las numerosas guerras que 
han tenido lugar desde entonces, y ninguno es perfecto. La ausencia 
de un registro oficial de la época no significa nada, en ningún sentido. 

En el embriagador reino de la certeza absoluta, sabemos no obstante 
que, hacia 1510, Thomas fue nombrado para un puesto de «collabora-
tor», equivalente a un cura o sacerdote asistente. Se trataba de un paso 
bastante habitual en la carrera de un joven con estudios universitarios. 
Durante una parte del tiempo residió tanto en Halle como en Aschersle-
ben, una ciudad más pequeña situada a unos cuarenta y cinco kilómetros 
al noroeste de Halle. Sin embargo, el único testimonio de esta época 
procede del propio Thomas. Tras su detención en 1525, confesó que: 
«en su juventud, cuando era “collaborator” en Aschersleben y Halle [...] 
organizó una liga [...] que iba contra el obispo Ernst».7 Hay dos mane-
ras de interpretar esta confesión. Por un lado, podemos suponer que, 
como muchos jóvenes imprudentes, se había enredado en conspiracio-
nes e intrigas contra los baluartes de la Iglesia, personificados por Ernst, 
arzobispo de Magdeburgo (m. 1513). Por otro lado, podría haber sido 
un intento de emborronar los hechos sobre un complot más reciente. 
Sabemos que Müntzer participó en los disturbios en Halle de 1523, 
y bien podría ser que su confesión fuera una amalgama de realidad y 
ficción, destinada a proteger a sus camaradas de aquella época. No hay 
pruebas en otras fuentes de que se produjera una conspiración de este 
tipo en torno a 1510. Es posible que tengamos que aceptar la confesión 
como la de un hombre purgando su alma antes de morir y suponer 
que el complot existió realmente —lo cual no es del todo inverosímil, 
dada la escasa popularidad del arzobispo entre la gente de Halle—, pero 

7 Thma, vol. 3, p. 271; Matheson, op. cit., p. 437.



54 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

tal vez se trató de algún plan descabellado y juvenil que nunca llegó a 
fructificar.

La siguiente prueba fehaciente de la actividad de Thomas nos lle-
ga cuando se matriculó en la Universidad de Frankfurt an der Oder 
[del Óder] en octubre de 1512, esta vez logrando pagar la matrícula 
completa —lo que sugiere que entretanto había encontrado un em-
pleo remunerado— y declarando también que era «de Stolberg», en 
lugar de Quedlinburg. (En una fecha posterior del siglo xvi, otra mano 
inscribió cuidadosamente la palabra «seditiosus» —rebelde— junto al 
nombre de Müntzer en la lista de matriculación: la carrera posterior del 
estudiante rebelde no había pasado desapercibida).

En tanto no se ha conservado ningún registro de su graduación en 
Frankfurt, sigue habiendo dudas sobre los títulos y cualificaciones que 
Müntzer poseía en realidad. De los saludos y firmas en diversas car-
tas, tanto formales como informales, de los años siguientes, podemos 
deducir que poseía el título de maestro en artes (artium magister), lo 
que implica que ya había obtenido la licenciatura en la misma materia. 
Pero también se habla de que era bachiller en teología (baccalaureus 
biblicus): hay una carta dirigida a él en este sentido y un trozo de papel 
escrito en 1521 por el propio Müntzer en el que también afirma era 
un «sancte scripte baccalaureus». Dos títulos no son imposibles, aunque 
habría tenido que cursar una carrera universitaria más larga de lo que 
se documenta; tres títulos es una propuesta más complicada, aunque 
tampoco descartada. Pero el de «Maestro» es al menos una certeza razo-
nable: en agosto de 1524, Lutero escribió una carta a las autoridades de 
Mühlhausen advirtiéndoles contra un tal «Magister Thomas Müntzer»; 
es extremadamente improbable que Lutero hubiera atribuido un título 
formal a su enemigo mortal si hubiera habido alguna duda al respecto. 
Pero como no hay constancia de que obtuviera ningún título, y mucho 
menos uno de licenciado o maestro, queda la intrigante pregunta de 
si asistió a otra universidad entre Leipzig y Frankfurt y obtuvo allí un 
título en teología.

La respuesta es angustiosa: no tenemos ni idea.
Mientras tanto, en mayo de 1514, el ayuntamiento de Braunschweig 

concedió a Müntzer un beneficio en la Michaelskirche (iglesia de San 
Miguel), para cuidar el altar de la Virgen María. En el documento de 



55El Diablo plantó su semilla

«presentación» (del que Müntzer aún poseía una copia en 1525), se 
describe a Thomas como residente en la diócesis de Halberstadt; por 
otras pruebas, sabemos que un viejo amigo de la familia llamado Hans 
Pelt, comerciante, también vivía en esa ciudad, que no está lejos de 
Stolberg. El hecho de que Müntzer fuera considerado para este pues-
to sugiere no solo que su educación se desarrollaba satisfactoriamente, 
sino también que había tenido alguna experiencia fuera de la universi-
dad, quizás como subdiácono. Este beneficio en Braunschweig, donde 
las obligaciones no eran ni mucho menos pesadas, le proporcionó una 
renta de cinco florines al año (como medida de su valor, esta era la 
cantidad necesaria para alojar a un alumno en una de las escuelas de la 
ciudad durante un año)8 y continuó beneficiándose de esta hasta finales 
de 1521, cuando finalmente renunció al cargo. En el momento de su 
nombramiento en Braunschweig, o antes, debió de salir de la Universi-
dad de Frankfurt con —suponemos— un título de doctor o maestro.

Así, hacia mayo de 1514 se trasladó a Braunschweig, donde se 
alojó con su amigo Ludolf Wittehovet, licenciado por la Universidad 
de Wittenberg y también beneficiario en la Michaelskirche. En aque-
lla época había en la ciudad otra persona que desempeñaría un papel 
importante en el movimiento reformista: Johann Agricola, más tarde 
estrecho colaborador de Lutero, y es probable que sus caminos se cru-
zaran. Pero el contacto más interesante de Müntzer fue con el rector de 
la escuela de San Martín en Braunschweig, Heinrich Hanner, un hom-
bre culto que había obtenido un doctorado en París. Es evidente que 
Hanner y Müntzer mantuvieron discusiones teológicas entre sí, ya que 
fue a Müntzer a quien Hanner acudió en busca de consejo teológico en 
1517 cuando estalló la prolongada controversia sobre las indulgencias, 
avivada por las famosas noventa y cinco tesis de Martín Lutero. (La 
Iglesia promovía la venta de indulgencias que, en la práctica, compra-
ban el perdón de los pecados cometidos; en Alemania, concretamente, 
las indulgencias se vendían para que las deudas de la Iglesia pudieran 
pagarse encubiertamente a los Fugger). Se desconoce cuánto tiempo 
permaneció Müntzer en Braunschweig; el beneficio en sí no obliga-
ba a Müntzer a residir en la ciudad, una práctica muy extendida que 
era motivo de queja entre los reformadores. Pero sus cinco florines no 

8 Véase Bubenheimer, Thomas Müntzer und der Anfang...



56 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

bastarían para cubrir todos los gastos en los que incurrió, que incluían 
su alojamiento y una cocinera que compartía con Wittehovet. Desgra-
ciadamente, surgió un conflicto entre los dos hombres, en el que estaba 
implicada una mujer. En una carta a Müntzer, Wittehovet se queja de 
que «su cocinera» había estado intrigando para apoderarse de la precia-
da habitación caldeada de Wittehovet, y le había estado acusando de 
difundir ciertos rumores sobre ella y Müntzer. Aunque la queja está re-
dactada con discreción, parece claro que «la cocinera» podría haber sido 
la amante de Müntzer: «Deberías saber que no debes enamorarte de las 
mujeres», advierte Wittehovet. ¿Cocinera, novia o ambas? En cualquier 
caso, esta carta es una de las pocas que nos dan una visión de Müntzer 
como joven veinteañero.9 No tenemos mucho material que aclare sus 
relaciones con las mujeres, y el propio Müntzer dio pocas pistas. 

Para complementar sus ingresos, Müntzer fue al convento cisterciense 
de Frose, a unos setenta y cinco kilómetros al sureste de Braunschweig. 
Aquí, probablemente en la primavera de 1515, fue nombrado «prefec-
to», responsable de la educación de las internas y tutor de los hijos de 
los ciudadanos más ricos de Braunschweig. La abadesa, Elisabeth von 
Weida, se declararía más tarde partidaria de las reformas defendidas por 
Wittenberg; evidentemente, el joven Müntzer le causó buena impre-
sión. Probablemente fue aquí, ya que la dialéctica de la enseñanza le exigía 
cuestionar lo que enseñaba, donde comenzó a formular sus propias doctri-
nas. También sabemos que, entre otras actividades de Müntzer, comenzó 
a trabajar en sus propias liturgias —himnos y servicios en canto— una 
actividad a la que volvería seriamente en 1523. Existe un manuscrito en 
latín escrito por él en 1516 o 1517, pocos años después de su llegada 
a Frose, titulado «Oficio de San Ciriaco». No cabe duda de que se fa-
miliarizó con los breviarios de Magdeburgo, los misales o liturgias de 
Halle, Erfurt, Halberstadt y otros de finales del siglo xv.10

Durante dos años, Müntzer dividió su vida entre Frose y Braun-
schweig, cumpliendo con sus obligaciones en la Iglesia, mientras 
posiblemente también pasaba tiempo en Halberstadt con Hans Pelt. 
Halberstadt estaba cerca de Frose, a mitad de camino entre Halle y 

9 Thma, vol. 2, pp. 4-5; Matheson, op. cit., p. 8
10 Para más detalles de esto, véase Friedrich Wiechert y Oskar J. Mehl, Thomas Münt-
zers Deutsche Messen und Kirchenämter, Grimmen, 1937.



57El Diablo plantó su semilla

Braunschweig, por lo que era una base adecuada para un intelectual 
joven y móvil. Müntzer no veía nada malo en ser un «beneficiario au-
sente»; sorprendentemente, no fue hasta el verano de 1521, tras su 
expulsión de Zwickau, cuando inició el proceso de desvincularse del 
beneficio en favor de otro predicador «reformado». Durante esos siete 
años, la mayor parte de los cuales los pasó en otros lugares, siguió reci-
biendo los ingresos de la sucursal de la Virgen María en Braunschweig.

En junio o julio de 1517, Hanner escribió a Müntzer para plantearle 
una serie de cuestiones teológicas sobre el papel del papa y los obispos, 
y sobre el pecado y la justificación, que evidentemente formaban parte 
de un antiguo debate.11 La carta iba dirigida a Müntzer «a casa de Hans 
Pelt» y contiene dos palabras que describen la relación entre ambos: una 
era «alumno» (discipulus), que Hanner se aplica a sí mismo; la otra era 
«padre» (pater), aplicada a Müntzer. Tal vez se trate simplemente de una 
broma medio en serio de Hanner con su amigo. El tono de la carta alter-
na entre la jocosidad y el interrogatorio urgente, y la interpelación puede 
ser simplemente otro elemento de ello, por el cual Hanner reconoce que 
Müntzer era al menos su igual en teología, a pesar de ser el más joven. 
Pero las cuestiones planteadas por el maestro de Braunschweig se refieren 
obviamente a asuntos que preocupaban a los intelectuales sajones, entre 
ellos Lutero. En su carta había nueve puntos que exigían una explica-
ción seria, y todos fueron planteados con la esperanza de que Müntzer 
pudiera responder de forma sencilla y abierta. Se refieren a la cuestión 
de las indulgencias y a la autoridad del papa para llevar a cabo la obra de 
Dios en la Tierra. Hanner se pregunta cómo los prelados, que también 
eran hombres, podían perdonar o dar el perdón por los pecados contra 
Dios; cómo la gente sencilla podía dar más crédito a los Evangelios si se 
ponía en duda la aparente defensa de las indulgencias en estos libros; si 
realmente se podía extraer fe de los Evangelios; y si los santos eran tan va-
liosos para la Iglesia como la Pasión de Cristo. Pidió a Müntzer que expli-
cara «tan brevemente como pudiera» su posición sobre las indulgencias. 
En el verano de 1517, Johann Tetzel, un fraile dominico ahora notorio 
debido al amargo conflicto entre él y Lutero, se encontraba en la zona de 
Braunschweig en una campaña de venta de indulgencias, y su presencia 
invitaba a no pocas discusiones.

11 Thma, vol. 2, pp. 14-15; Matheson, op. cit., pp. 9-12.



58 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Aunque todo este asunto teológico pueda parecer hoy algo irrelevante, 
la importancia de la carta de Hanner radica en la inferencia de que 
Thomas ya defendía en 1517 posiciones doctrinales cercanas a las de 
Lutero. Como joven intelectual ávido de nuevas ideas, Müntzer habría 
sido muy sensible a los ruidos que emanaban de Wittenberg, y lo más 
probable es que su posición pública sobre tales asuntos fuera lo que 
finalmente condujera a su expulsión de Braunschweig en 1518, pre-
sumiblemente tras una condena pública por parte de Tetzel. Existe un 
informe oficial de la Iglesia de 1519 en el que se afirma que Thomas 
«no hacía mucho había sido expulsado por los ciudadanos de Braun-
schweig, a los que había estado predicando».12 Johann Agricola tam-
bién observó con cierto regocijo en 1525 que Müntzer había «huido 
de Braunschweig »,13 pero su satisfacción estaba un poco fuera de lugar, 
ya que el duque Heinrich de Braunschweig no era un gran amigo de la 
reforma de la Iglesia y había criticado duramente a todos y cada uno de 
los clérigos reformistas.

Desde Braunschweig y Frose, Müntzer se retiró inicialmente a casa 
de su amigo Hans Pelt, y durante un tiempo se le perdió de vista. Pero 
parece que pasó algún tiempo en Wittenberg entre 1517 y 1519, asis-
tiendo a conferencias en la universidad cuando podía y empapándose 
del estimulante ambiente de la fortaleza de la reforma, donde habría 
conocido y hablado con Lutero y otros miembros del círculo íntimo 
de los reformadores. Incluso es posible que él mismo diera conferen-
cias informales.14 En diciembre de 1524, Müntzer, respondiendo a una 
acusación de Lutero, declaró que no había visto a Lutero desde hacía 
«seis o siete años», lo que sitúa un encuentro en 1517 o 1518. También 
hizo una breve visita a Rotemburgo del Tauber, en Franconia, en 1518-
1519.15 Pero nuestro siguiente hito preciso es una carta, fechada el 11 
de enero de 1519, remitida por Christian Döring a Müntzer en una 
posada de Leipzig, mencionando que había un puesto disponible como 
capellán del preboste de Kemberg, cerca de Wittenberg, si Müntzer 

12 Thma, vol. 3, p. 45; Matheson, op. cit., pp. 447-448.
13 Joh. Agricola, Ein Nutzlicher Dialogus, Wittenberg, 1525, en Ludwig Fischer (ed.), 
Die Lutherischen Pamphlete gegen Thomas Müntzer, Tubinga, 1976, p. 93.
14 Véase Ulrich Bubenheimer, Wittenberg 1517-1522: Diskussions, Aktionsgemeinschaft 
und Stadtreformation, ed. Th. Kaufmann y A. Zorzin, Tubinga, 2023, pp. 63-66.
15 Véase Thma, vol. 2, p. 22; Matheson, op. cit., p. 26.



59El Diablo plantó su semilla

quería postularse. Döring era un eminente orfebre (y dueño de una 
imprenta) en Wittenberg, y por entonces actuaba como una especie de 
intermediario para el nombramiento de clérigos reformistas. El hecho 
de que escribiera a Müntzer solo puede significar que ambos se habían 
conocido previamente o que hombres de cierta autoridad en el movi-
miento reformista habían recomendado al joven clérigo. Es interesante 
que Müntzer se alojara en una posada de Leipzig: Lutero, posiblemente 
acompañado por Melanchthon, también se encontraba en la ciudad en 
esa misma época, organizando el Debate de Leipzig que se celebraría más 
adelante ese mismo año; evidentemente, Müntzer estaba allí, si no como 
miembro del núcleo duro, al menos como simpatizante tolerado.16

El puesto propuesto por Döring habría estado vacante en Pascua 
de ese año, la cual cayó en 24 de abril. Pero en lugar de ir allí, nuestro 
hombre se presentó en la ciudad de Jüterbog, a unos treinta kilómetros 
al noreste de Wittenberg. (Jüterbog era una ciudad frecuentada nada 
menos que por Tetzel a principios de 1517; hoy su principal reclamo 
para la fama es un gigantesco parque de skate).

En Jüterbog, las reformas estaban encabezadas por el predicador 
Franz Günther, quien, según los informes (lo cierto es que fueron escri-
tos por sus oponentes), había argumentado que: (a) no había necesidad 
de confesarse, pues la confesión no se mencionaba en las Escrituras; 
(b) no había necesidad de ayunar, pues Jesús ya lo había hecho por los 
fieles; (c) no debían ofrecerse oraciones a los santos; y (d) los bohemios 
eran mejores cristianos que los alemanes. Günther había estado promo-
viendo activamente la causa de Wittenberg y, por tanto, había caído en 
desgracia ante los franciscanos. En mayo, sin embargo, sintió la necesi-
dad de algo de apoyo. Müntzer llegó para proporcionárselo.

Existe un informe sobre las actividades de Müntzer en Jüterbog, escri-
to el 4 de mayo por el sacerdote franciscano de la ciudad, Bernhard Dap-
pen, a su obispo en Brandenburgo.17 En su carta describe el alboroto 
provocado por los sermones de Günther, y ofrece una imagen bastante 
colorida de la vida en los primeros años de la Reforma. «En ese momen-
to», escribe, «no sé con qué autoridad, llegó otro maestro de esa secta 
llamado Thomas, que no hacía mucho había sido expulsado por los 

16 Thma, vol. 2, p. 19, nota 1.
17 Thma, vol. 3, pp. 45-53; Matheson, op. cit., pp. 447-52.



60 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

ciudadanos de Braunschweig». Dappen procede a describir con cierto 
detalle la predicación de Müntzer a favor de reformas fundamentales 
en el gobierno de la Iglesia y su caracterización de los obispos como 
«tiranos» y «adúlteros». Y dijo no una, sino varias veces, que la Santa 
Palabra había permanecido oculta durante más de 400 años, y ahora va-
rios hombres querían «arriesgar el cuello para cambiar eso». El informe 
de Dappen termina ofendido: «Guardaré silencio sobre los insultos que 
yo, como hermano de la Orden Minorita, sufrí personalmente en ese 
sermón ante todo el pueblo».

La iglesia local era un foro muy animado para el debate público 
y la controversia. El hecho de que Günther y Müntzer pudieran de-
sarrollar su actividad abiertamente y sin obstáculos dice mucho de la 
popularidad de la doctrina reformada en la ciudad. Pero el indignado 
informe de Dappen también plantea una pregunta interesante: ¿«con 
qué autoridad» llegó Müntzer a Jüterbog? A los predicadores reforma-
dos no les faltaban ciudades que visitar y, al parecer, a Günther no le 
había ido mal hasta entonces. No conocemos ningún contacto previo 
entre estos dos reformadores, aunque es posible que se conocieran en 
Wittenberg; si este fuera el caso, entonces tal vez Günther había pedido 
específicamente que se enviara a Müntzer. Alternativamente, es posible 
que Müntzer fuera enviado por Wittenberg para llevar a buen término 
de manera rápida las reformas en Jüterbog.

La adopción rápida y generalizada de la religión reformadora, tal 
como se ejemplifica en los acontecimientos de Jüterbog, puede pare-
cernos sorprendente hoy en día. ¿Fue todo esto el resultado de que un 
hombre, Martín Lutero, pusiera unas tesis en la puerta de una iglesia en 
1517? Lamentablemente, la causa y el efecto nunca son tan sencillos. 
Para comprender adecuadamente este rápido impulso de cambio, es 
necesario examinar los primeros años de la Reforma alemana. En las 
primeras décadas del siglo xvi, muchos grupos sociales emprendieron 
un examen más detenido de su posición en el universo, un examen 
que tuvo lugar dentro del marco teológico ya conocido, la mayoría de 
las veces en forma de un análisis crítico de las doctrinas papales y las 
prácticas eclesiásticas resultantes. Aunque el humanismo puede haber 
representado un nivel intelectual más elevado que la visión estrictamen-
te religiosa y clerical, no contenía esa tosca chispa de vida que atrapaba 
la imaginación de los analfabetos y los supersticiosos; tampoco nunca 



61El Diablo plantó su semilla

pretendió hacerlo. Dado que el orden social y la Iglesia estaban tan es-
trechamente entrelazados —puesto que, de hecho, uno de los principa-
les contribuyentes a la crisis era la propia Iglesia, a través de sus institu-
ciones sociales, su influencia política y su enorme riqueza—, cualquier 
solución al problema tenía que desafiar primero a la Iglesia. El Papado, 
durante tanto tiempo despreciado y temido por el pueblo llano de Ale-
mania y otros países europeos, tan descaradamente corrupto, era sin 
embargo el eslabón más débil de la cadena del orden feudal. Era, por 
tanto, el objetivo más fácil y el primero para cualquier movimiento que 
cuestionara las relaciones sociales. Y, precisamente por ser la Iglesia, era 
también el objetivo más crítico: si se eliminaba la justificación divina de 
esta institución, quedaba muy poca justificación. Pero había en juego 
algo más que Dios: de los siete influyentes electores del Sacro Imperio 
Romano Germánico, tres eran arzobispos de la Iglesia Pontificia en Ale-
mania; si el Papado perdía su influencia allí, ¿qué pasaría con el Impe-
rio? Las propuestas surgidas del círculo de reformadores de Wittenberg 
coincidían tanto en la forma como en el contenido con las aspiraciones 
de la nación alemana, y vestían esta representación teórica de la crisis 
con un ropaje religioso familiar. Esto, a su vez, permitió a muchos inte-
lectuales aceptar los problemas percibidos e intentar encontrar solucio-
nes prácticas utilizando las herramientas que dominaban. 

Los tumultuosos años transcurridos entre 1470 y 1560 constituyen 
lo que hoy denominamos la «Reforma alemana». Sin embargo, el tér-
mino no debería limitarse únicamente a la escuela reformista de Lutero, 
ya que la Reforma intelectual fue una iglesia muy católica e inclusiva. 
¿Y qué decir del término «luterano»? El adjetivo se utiliza alegremente 
para describir a cualquiera que tuviera alguna idea sobre la reforma 
de la Iglesia. La mayoría de los que se oponían a la reforma tendían 
a meter a todos los reformadores en el mismo saco para desprestigiar 
a cada corriente con los peores defectos de las demás. Por otro lado, 
quienes se preocupaban de que el manto de Lutero no se viera en-
suciado por los aspectos menos prístinos del movimiento reformista 
negaban que cualquiera de los reformadores más radicales pudiera ser 
«luterano». Durante los años 1516 a 1520, sin embargo, casi todos los 
reformadores se consideraban o bien compañeros de pensamiento o, 
al menos, camaradas lejanos de Lutero. Sin embargo, a medida que 
las consecuencias prácticas de la reforma se hacían patentes, ese frente 



62 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

unido comenzó a fracturarse: Müntzer y Karlstadt son dos ejemplos 
destacados de reformadores que muy pronto dejaron de considerarse 
«luteranos» de pleno derecho; Johann Agricola se enemistó con Lutero 
sobre la cuestión del pecado y la fe en la década de 1530; y hubo mu-
chos más (entre los humanistas, así como en las alas radical y menos 
radical del movimiento anabaptista) que se apartaron conscientemente 
de las reformas de Lutero. Es justo decir que Lutero no fue el «padre» 
de la reforma, sino más bien una figura a través de la cual se canaliza-
ron muchas tendencias. Muchos reformadores debían mucho a Lutero 
por permitirles alcanzar una posición defendible desde la que avanzar; 
pero, alcanzada esa posición, a menudo se producía una división de 
los caminos. A pesar de haber sido partidario de Lutero entre 1517 y 
1521, Müntzer nunca se consideró en modo alguno inferior al hombre 
de Wittenberg, y menos aún un devoto incondicional.

En Jüterbog, las acciones de Günther y Müntzer podrían haber sido 
vistas como «luteranas» por los franciscanos, pero está claro que ambos 
seguían a su manera estrategias genéricas de reforma. Sería imprudente 
basarse en la opinión del afrentado Dappen para tener una imagen 
precisa de los argumentos de Müntzer. Se ha sugerido, no obstante, que 
había diferencias críticas entre los pensamientos de Müntzer y los de 
Günther.18 El hecho de que Müntzer no recurriera a los Evangelios o 
a la Biblia como testigos, mientras que Günther sí lo hacía, indica una 
divergencia temprana entre Müntzer y la línea oficial de Wittenberg.

Las acciones de los dos reformadores en Jüterbog no requerían la 
bendición de Lutero; de hecho, este último no tenía conocimiento de-
tallado de lo que allí sucedía, y no tenía necesidad, de momento, de 
microgestionar a esta pareja. Las doctrinas expuestas eran similares a las 
de Lutero, expresadas por ejemplo en su panfleto de 1520, A la nobleza 
cristiana de la nación alemana: concretamente, la exigencia de que los 
concilios de la Iglesia pudieran ser convocados por autoridades distintas 
del papa. (Este panfleto contiene una temprana declaración de Lute-
ro sobre su voluntad de poner las reformas religiosas bajo la dirección 
de los príncipes seculares). Pero, finalmente, Lutero se vio obligado a 
involucrarse en la controversia de Jüterbog después de que llegaran a 

18 Véase Shinzo Tanaka, «Eine Seite der geistigen Entwicklung Thomas Müntzers», 
Luther Jahrbuch, vol. 40, 1973, pp. 76-88.



63El Diablo plantó su semilla

sus oídos quejas sobre las actividades de sus colegas. En una carta a los 
franciscanos fechada el 15 de mayo de 1519, declaró que no sabía con 
exactitud lo que «Thomas» había estado predicando en la ciudad, pero 
dio a entender que tenía suficiente confianza en el predicador como 
para que no le importara.19 De hecho, defendió a Müntzer contra los 
«calumniatores et detractores», y exigió que los franciscanos se disculpa-
ran por sus acusaciones e insinuaciones. Para entonces, sin embargo, 
Müntzer había completado su tarea y había vuelto a dejar a Günther a 
cargo de Jüterbog. Se había mudado.

Entre la colección de cartas y documentos de Müntzer confiscados 
en 1525 había una lista de recados para Müntzer, preparada por Konrad 
Glitzsch de Orlamünde, la parroquia del otro reformador destacado, 
Andreas Karlstadt.20 Aunque se le concedió el beneficio de Orlamünde 
en 1510, Karlstadt nunca ocupó el cargo. Como urbanita convencido y 
seguidor de la costumbre, prefirió quedarse en Wittenberg, donde dio 
clases en la universidad y, como era habitual, pagó a otro para que le 
cubriera. Como la agricultura —una habilidad esencial para sobrevivir 
en Orlamünde— no era para él, contrató a Glitzsch como su sustituto 
semipermanente. El documento de Glitzsch no tiene importancia en sí 
mismo, ya que detalla una serie de compras a negociar. (No obstante, 
era una lista de la compra exigente: una selección de los últimos libros 
de los reformadores, varias semillas de hortalizas y hierbas —remolacha, 
mejorana, hisopo—, una medida de azafrán, algunos clavos y tornillos 
variados y, por supuesto, dos cerdas y un verraco sin castrar —este últi-
mo reflejaba la necesidad apremiante de Glitzsch de familiarizarse con 
la cría de animales—). Fue escrito a finales de junio de 1519, y su 
importancia radica en el hecho de que los recados debían realizarse en 
Leipzig con motivo del Debate que allí tuvo lugar entre el representan-
te papal Johann Eck, por un lado, y Karlstadt y Lutero, por otro. No 
está claro si Müntzer había estado en Orlamünde (situada a unos 100 
kilómetros al suroeste de Leipzig) ni, en caso negativo, cómo o por qué 
Glitzsch lo nombró su recadero. Pero la lista de la compra sugiere que 
Müntzer al menos tenía intención de estar presente en el famoso Deba-
te. Glitzsch también le pidió noticias de los principales reformadores y 

19 Martin Luther, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009, Briefe, vol. 1, p. 392.
20 Thma, vol. 1, pp. 487-450; Matheson, op. cit., p. 442.



64 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

que les mencionara su nombre. Müntzer no puede haber desempeñado 
un papel destacado en Leipzig, pues no hay ningún otro informe de 
su visita. Pero probablemente había un interés personal: Eck tenía en 
su poder los informes sobre los recientes acontecimientos en Jüterbog, 
para usarlos como munición contra el bando luterano.

En este periodo de la vida de Müntzer hay otro aspecto interesante: 
el extraño asunto de la cocinera de Glitzsch. Se dice que esta mujer 
albergaba creencias espiritistas y parece que estaba muy interesada en 
el místico del siglo xiv Johannes Tauler (1300-1361). Martin Glaser, 
un predicador luterano que escribió en 1529, afirma que ejerció una 
influencia indebida sobre Karlstadt y Müntzer, y que tergiversó ante 
ambos la naturaleza de las doctrinas de Tauler.21 Glaser añadió la intri-
gante observación de que «tenía tal aire en Leipzig que se la consideraba 
santa». Fuera o no cocinera, en Orlamünde o no, no podemos ignorar 
la posibilidad de que fuera ella quien impulsara al joven Thomas a un 
estudio más profundo de Tauler y los místicos; la mera insinuación 
de que una mujer pudiera ejercer influencia espiritual o teológica en 
ese periodo dominado por hombres es fascinante. Y, evidentemente, el 
propio Müntzer estaba dispuesto a escucharla, independientemente de 
su sexo o educación.

Con las compras hechas, la asistencia al Debate en Leipzig segura-
mente habría fortalecido la determinación de Müntzer como reforma-
dor. Eran tiempos apasionantes. El destino de la Iglesia en Alemania 
pendía de un hilo y, entre el poder de Roma por un lado y los re-
formadores por el otro, una batalla titánica por el alma misma de la 
cristiandad estaba a punto de comenzar. Pero el siguiente movimiento 
de Müntzer parece extraño. Una vez terminada la Disputa en julio, se 
dirigió a un convento cisterciense en Beuditz, cerca de Naumburg (cua-
renta kilómetros al suroeste de Leipzig), para asumir el cargo de Padre 
Confesor. Lo que a primera vista puede parecer un regreso a lo más 
profundo de la Iglesia no es tan excéntrico como podría pensarse. En 
primer lugar, la «Reforma» fue durante algunos años algo así como una 
«larga marcha a través de las instituciones» y a menudo tomó la forma 
de una conversión gradual o un autoconvencimiento de los internos 
en las instituciones eclesiásticas. En segundo lugar, Müntzer deseaba 

21 Thma, vol. 3, pp. 54-55.



65El Diablo plantó su semilla

aparentemente pasar algún tiempo en paz y tranquilidad, prosiguiendo 
sus estudios de teólogos medievales tardíos como Tauler, que ofrecían 
algún tipo de alternativa a la doctrina papal —¿y dónde mejor para 
hacerlo que en la tranquilidad de un convento?—. En tercer lugar, la 
persona con más probabilidades de haberle conseguido el puesto no era 
otra que la abadesa Elisabeth, que antes estuvo en Frose. Era la hermana 
del principal dominico de Naumburg, y su interés en Müntzer puede 
haber sido despertado por su reacción a los acontecimientos de 1517; 
por el contrario, habría vetado definitivamente su nombramiento si 
hubiera tenido alguna duda sobre sus doctrinas. Esta no fue la única vez 
que la carrera de Müntzer vino impulsada por una mujer de prestigio.

Su vida en Beuditz parece haber sido agradablemente tranquila y 
productiva. En enero de 1520, escribió a Franz Günther describien-
do sus estudios, mencionando en particular las historias de la Iglesia 
escritas por San Agustín, Hegesipo y Eusebio.22 Tal vez animado por 
la santa cocinera de Orlamünde, también estudió a Tauler y Heinrich 
Suso (1295-1366), quienes escribieron mucho sobre la naturaleza del 
sufrimiento espiritual, en la misma línea que la Imitación de Cristo de 
Tomás de Kempis. (Una carta bastante coqueta escrita a Müntzer por 
la «hermana Úrsula», una monja de Frose o Beuditz, flirtea suavemente 
con él sobre la cuestión de los místicos: «No puedo imaginar que hayas 
aprendido de tu Tauler o del hermano Suso», escribe, «que debes com-
prar regalos para las chicas guapas en la feria. Pero sigue haciéndolo, 
que no te hará daño».23 En aquella época, como ahora, una referencia 
a los místicos podía ser una buena frase para ligar. Que una monja flir-
teara con él en una carta —y que Müntzer la retuviera— nos recuerda 
que, después de todo, era un joven más. Úrsula también le envió cinco 
pequeñas hogazas de pan; lo que Müntzer le había enviado como regalo 
es, por desgracia, desconocido). También hay pruebas, en una carta 
que envió a un librero de Leipzig, de que leyó mucho sobre derecho 
canónico e historia judía, sobre las obras de san Jerónimo, y sobre otros 
asuntos históricos de la Iglesia, así como algunas de las obras recientes 
de Lutero.24 La lista de lecturas que propone es bastante larga, y refuer-

22 Thma, vol. 2, pp. 29-30; Matheson, op. cit., pp. 14-15.
23 Thma, vol. 2, pp. 13-14; Matheson, op. cit., p. 17.
24 Thma, vol. 2, pp. 32-3; Matheson, op. cit., p. 15.



66 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

za la idea de que se retiró a Beuditz no tanto para no sentirse demasiado 
atraído por Wittenberg, como para intentar averiguar por sí mismo el 
significado de la reforma de la Iglesia.

La carta de enero a Günther también nos da algunas pistas inte-
resantes sobre las preocupaciones de Müntzer. Escribió: «He revisado 
ciertos volúmenes de historia: esto es una cruz para mí en nombre del 
Señor Jesús, y además amarga, porque no puedo conseguir algunos au-
tores que son necesarios para mis estudios. No busco este conocimiento 
para mí, sino para el Señor Jesús». Es evidente que el Padre Confesor 
sentía una llamada a la reforma, que se tomaba muy en serio. Su misión 
era para Dios, y su búsqueda de respuestas era frustrante, una frustra-
ción que expresaba en el lenguaje de los místicos.

La vuelta a las obras del pasado, ya sea a los eruditos que no defen-
dían abiertamente el statu quo dentro de la Iglesia, o incluso más atrás, 
como en el caso de los humanistas, a los escritores clásicos romanos y 
griegos, fue característica del movimiento intelectual tanto antes como 
durante estos años. En este contexto, muchos de los místicos de los 
siglos precedentes, como Joaquín de Fiore, Tauler y Suso, recibieron 
una atención renovada. Tauler había basado sus doctrinas en la idea 
de que «Dios era el fundamento del alma», por lo que estaba presente 
tanto «dentro» como «encima»; la divinidad también existía en opo-
sición a la «criatura» mundana de los humanos. Los mortales tenían 
que superar su propia mundanidad y pecaminosidad para alcanzar un 
estado de gracia, y esto se lograba mediante el sufrimiento y el tormen-
to espiritual. Sin embargo, el sufrimiento no era autoinducido, sino 
impuesto por Dios: una persona estaba indefensa ante esta «oscuridad», 
«sed», «carga» y «muerte». Era, en cierto sentido, un abandono por par-
te de Dios. Pero, para alcanzar la gracia, el sufriente tenía que aceptar 
el tormento: una de las frases más famosas y menos alegres de Tauler 
era «Dios te saluda, amarga amargura llena de toda gracia». Tauler se 
declaraba contrario a los «fariseos», los escribas de la Iglesia que tanto 
escribían sobre el pecado y la gracia sin saber nada del tema. Suso tenía 
ideas muy parecidas; sus escritos se leían como una jeremiada sombría, 
un itinerario del alma a través de los pecados atroces y las desespera-
ciones aplastantes del mundo, buscando la llave para abrir la puerta de 
la fe. La naturaleza egoísta del Hombre sería expulsada por un «sufri-
miento superior», impuesto por Dios: «la liberación de la mundanidad 



67El Diablo plantó su semilla

al principio causa dolor, como es justo y correcto; pero luego uno actúa 
con alegría, y así esa clase de dolor desaparece».25

Muchos fueron los reformadores que estudiaron a Tauler, Suso 
y la popularización de sus doctrinas en el tratado místico Theologia 
Deutsch —promocionado y traducido, por cierto, por Lutero en 
1518—. Muchos fueron los monjes, monjas y eruditos de los siglos 
xiv al xvi que habían leído estas obras, por lo que las investigaciones 
de Müntzer no fueron en absoluto singulares. No había evidencia 
directa de que Müntzer promoviera el misticismo de la Cruz o el 
sufrimiento interior en los informes de Jüterbog, ni en ninguna otra 
fuente hasta entonces. Pero, cuando comenzó a formular su teología 
en el verano de 1520, ya estaba haciendo un uso intensivo del len-
guaje del misticismo. Y sacó conclusiones del «sufrimiento interior» 
diferentes a las de Tauler y Suso.

No tenemos acceso inmediato al pensamiento de Müntzer en este 
periodo. Es posible que haya escrito otras cartas a sus contemporáneos, 
pero no se han conservado. Solo podemos hacer algunas suposiciones 
generales basadas en sus actividades y sus listas de libros. Lo que sí 
sabemos es que se había lanzado de lleno al movimiento reformista 
liderado desde Wittenberg y que cuestionaba toda la estructura de la 
Iglesia bajomedieval, sus instituciones y sus principales doctrinas. Por 
alguna razón, no quiso quedarse en Wittenberg para proseguir sus estu-
dios, sino que prefirió buscar algunas respuestas por su cuenta. Volvió 
a los místicos del siglo xiv y a los escritos de los primeros eclesiásticos 
medievales, en un intento —seguramente— de obtener su propia pers-
pectiva sobre la decadencia de la Iglesia.

Solo cuando Müntzer se instala en su siguiente puesto después de 
Beuditz descubrimos hasta qué punto había progresado. El lugar al que 
se trasladó, después de unos nueve meses en Beuditz, fue la ciudad de 
Zwickau. Fue aquí donde Thomas, ya con treinta años, dio quizás el 
mayor salto en su comprensión de su mundo. Y no lo hizo estudiando 
teología, sino relacionándose con la gente corriente de la ciudad.

25 Para leer más sobre Tauler y Suso, véase Steven E. Ozment, Homo Spiritua-
lis, Leiden, 1969; Michael G. Baylor, «The Abyss, Detachment and Dreams: 
Thomas Müntzer’s Reception of Medieval German Mysticism», Medieval Mys-
tical Theology, vol. 29, núm. 2, 2020, pp. 93-108.





69

Por favor, protéjanse diligentemente contra este falso espíritu 
y profeta, que va por ahí con piel de cordero, pero por debajo 

es un lobo voraz. En muchos lugares, pero especialmente 
en Zwickau, ha demostrado más allá de toda duda qué 

clase de árbol es, pues no da otro fruto que la incitación al 
asesinato, al disturbio y al derramamiento de sangre.

Martín Lutero (1524)

Hemos documentado las tres primeras décadas de la vida de Müntzer 
de una manera bastante desordenada. Se puede decir muy poco con 
certeza sobre su nacimiento, sus padres o su educación. Poco a poco, 
sin embargo, la imagen se vuelve menos fragmentaria, y encontramos a 
Müntzer firmemente establecido haciendo carrera dentro de la Iglesia. 
Todavía hay enormes agujeros en el registro, pero el lector paciente sin 
duda se alegrará de saber que, para los siguientes once meses de su vida, 
hay disponible una documentación más adecuada.

La ciudad de Zwickau está situada en el extremo occidental de las 
Erzgebirge (literalmente, «montañas de mineral»), que formaban la fron-
tera física entre Sajonia y Bohemia. Descrita por el príncipe Friedrich de 
Sajonia como «la perla del país», en 1520 contaba con una población de 
unas 7.000 almas —tantas como, por ejemplo, Leipzig— y su riqueza 

Capítulo 3

Asesinatos, disturbios y 
derramamiento de sangre.

Predicador en Zwickau (1520-1521)



70 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

imponible cuadruplicaba la de Dresde.1 Como medida de la prosperi-
dad de la ciudad, consta que, en 1514, tuvieron lugar en Zwickau y sus 
aldeas dependientes 777 elaboraciones de cerveza, lo que representaba 
alrededor de 1,25 millones de galones.2 En 1527, 4.000 quintales de lana 
se transformaron en 12.000 piezas de tela. A principios del siglo xvi, 
Zwickau estaba cerca del centro de las industrias mineras alemanas del 
hierro, el oro y la plata. Tanto en Schneeberg (no lejos de Zwickau) como 
en Annaberg hubo cecas que dieron nombre a monedas de plata muy 
respetadas en la época. En las décadas de 1520 y 1530, cerca del 85 % de 
la producción europea de plata procedía de Alemania y alrededor de una 
cuarta parte de los Erzgebirge. En Zwickau también había una fábrica de 
moneda, y uno de los hombres más ricos de Sajonia era el ciudadano de 
Zwickau Martin Römer, un comerciante que estaba metido en todo. En 
definitiva, la ciudad era un ejemplo floreciente del comercio y la industria 
sajones. (En años posteriores, se convirtió en el centro de producción del 
difunto automóvil Trabant de Alemania Oriental, cuya carrocería apro-
vechaba muy poco el mineral de las montañas circundantes).

Para atender la salud espiritual y corporal de los ciudadanos de la 
ciudad, había ocho iglesias y seis capillas, varias instituciones monásti-
cas y cuatro hospitales. La iglesia principal, la Marienkirche, contaba 
con veintitrés altares; la siguiente en tamaño, la Katharinenkirche, tenía 
diez. Las escuelas tenían un total de 900 alumnos, entre las cuales había 
una escuela de latín, fundada por la Iglesia, y una escuela de griego, 
fundada por los humanistas, cuyo primer maestro fue Georg Agricola, 
que posteriormente estableció la ciencia de la mineralogía.

Se trataba, pues, de una ciudad en la que la afluencia masiva de 
capital procedente del comercio y la minería contribuyó a un rápido 
crecimiento de la industria y la población. Como resultado, los habi-
tantes de Zwickau mostraron una actitud muy independiente hacia la 
Iglesia papal y se contaron entre las primeras conquistas del movimien-
to reformista de Wittenberg. A finales de 1520, Lutero dedicó su famo-
so panfleto La libertad cristiana a Hieronymus Mülphordt, alguacil de 

1 Véase Siegfried Bräuer y Günter Vogler, Thomas Müntzer: Neu Ordnung Machen in 
der Welt, Gütersloh, 2016, p. 93.
2 Para esto e información relacionada con Zwickau y sus radicales, véase Paul Wappler, 
Thomas Müntzer in Zwickau und die ‘Zwickauer Propheten’, Zwickau, 1908 (reimpreso 
en Gütersloh, 1966).



71Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

Zwickau. En 1523, el ayuntamiento ayudó a establecer una imprenta 
en la ciudad, específicamente para la impresión de obras de Lutero y 
sus colegas. (Por un descuido de la dirección, a mediados de la década 
de 1520 aquí también se imprimían obras husitas y radicales. Si bien 
pronto se puso fin a esa actividad).

La presencia de tal industria y riqueza dio lugar inevitablemente a 
grupos vociferantes de artesanos y artesanas pobres, cada uno de los cua-
les exigía tener voz en la gestión democrática de los asuntos de la ciudad. 
Las clases bajas tenían contactos con los mineros de los alrededores y los 
tejedores con sus hermanos de la Bohemia husita. A mediados del siglo 
xv, Zwickau desempeñó un papel en la propagación del husismo y el 
taborismo en Alemania. Allí quemaron a algunos husitas en 1462, en 
1475 se denunció la presencia de predicadores bohemios y a principios 
del siglo siguiente la ciudad había establecido vínculos con la ciudad de 
Žatec, antaño ciudadela de los taboritas y nunca libre de esa herejía. Alre-
dedor de 1520, los seguidores de Niklas de Vlásenice (un pueblo a unos 
ochenta kilómetros al sureste de Praga), un campesino sin educación que 
creía en revelaciones reales y directas de Dios a los laicos, estaban activos 
en Zwickau, bajo el liderazgo de un tejedor llamado Nikolaus Storch. 
Zwickau era terreno fértil para el movimiento reformista.3

Esta ajetreada ciudad y el campo circundante estaban sometidos, 
por tanto, a las mismas presiones económicas y políticas que determi-
naron el desarrollo de la Reforma en toda Alemania, y quizá más, debi-
do a su avanzado estado de desarrollo económico. La organización de 
la industria en Zwickau implicaba a tres sectores de la sociedad en con-
flicto: los burgueses que codiciaban el poder municipal, los patricios y 
las familias ricas que deseaban conservar y aumentar su monopolio de 
poder y riqueza, y los artesanos inferiores —a menudo relegados a po-
siciones inferiores por la afluencia de la nueva riqueza de los magnates 
mineros— que luchaban por una mejora general de su condición. A 
veces este conflicto se sublimaba en disputas religiosas entre los segui-
dores de Roma y los de Wittenberg, o en una lucha a tres bandas entre 
radicales de tipo husita, romanos y wittenbergianos; otras veces estalla-
ba violentamente en disturbios con o sin connotaciones políticas. Sobre 

3 Philip Schaff, The New Schaff-Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge, Volume 
viii: Morality..., p. 156.



72 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

todo los tejedores, que siempre fueron la agrupación más coherente de 
la Edad Media, proponían reformas sociales concretas: la creación de 
escuelas y hospitales para pobres, el cuidado de los niños, la provisión 
legal de fondos también para pobres y cosas similares. Durante los tu-
multuosos sucesos de 1520 y 1521, que pronto veremos, fueron los 
tejedores los que estuvieron en primera línea y los primeros en ser arres-
tados. Y la disidencia religiosa no se limitaba a Zwickau: en 1524, en 
la cercana Schneeberg, se descubrió que un predicador radical llamado 
Georg Amandus incitaba «al hombre común contra la autoridad»; «era 
enemigo del latín, no hacía referencia a la Biblia... y se burlaba del sa-
cramento, el bautismo, las imágenes y las ceremonias».4 Los mineros de 
Sajonia, a pesar de su escaso número y de su estatus —a medio camino 
entre el protoproletariado y los trabajadores autónomos— apoyaban 
con frecuencia a los rebeldes campesinos y urbanos.

 Müntzer no podría haber elegido un lugar más adecuado para pro-
seguir su búsqueda de la verdadera Iglesia y promover la causa de la 
reforma. Pero, al final, no lo eligió por sí mismo. Fue elegido por hom-
bres que más tarde tuvieron motivos para lamentar su elección.

El predicador titular de la Marienkirche (Iglesia de Santa María) de 
Zwickau era Johann Wildenauer de Eger, un predicador reformado y 
partidario de Wittenberg que había llegado al movimiento reformador 
desde el humanismo (su nombre profesional latinizado, de su ciudad 
natal, era «Egranus»). Tal y como demostraron los acontecimientos, 
seguía siendo un humanista, una especie de intelectual diletante con 
cierto grado de acuerdo académico con la teología de Lutero. Egranus 
estuvo presente en el Debate de Leipzig (entre Eck y Lutero) en junio 
de 1519, y parece que Lutero le recomendó a Müntzer como hombre 
que podía ayudar a la causa de la reforma. En 1520, Egranus le escri-
bió a Lutero sobre «el maestro Thomas, a quien me recomendaste en 
Leipzig».5 Y de hecho, el propio Lutero elogió a Müntzer como «el me-
jor de los hombres» en una carta de mayo de 1520.6 Evidentemente, la 

4 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bauern-
krieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso Aalen, 1964), vol. 2, p. 92 (en lo 
sucesivo citado como «agbm»).
5 Martin Luther, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo sucesivo «wa»), Briefe, 
vol. 2, p. 346.
6 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como 
«Thma»; véase Bibliografía para detalles completos), vol. 3, p. 56.



73Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

actuación de Müntzer en Jüterbog había sido vista como un comienzo 
prometedor para su carrera reformadora. En 1520, Egranus solicitó al 
consejo municipal de Zwickau un permiso sabático para poder prose-
guir sus estudios humanistas en Nürnberg y Basilea; aunque el benefi-
cio de la Marienkirche estaba nominalmente en manos del canónigo de 
la catedral de Naumburg, el consejo tenía la administración efectiva del 
cargo. Se accedió a la petición de Egranus y, por recomendación suya, 
se ofreció el puesto temporal a Müntzer, entonces en Beuditz.

Pero la decisión de ir a Zwickau no fue sencilla. Müntzer recibió otra 
oferta ese mismo mes. En abril de 1520, un viejo amigo, Heinrich von 
Bünau, en su calidad de archidiácono de Elsterberg (una pequeña ciudad 
no muy lejos de Zwickau), escribió a Müntzer para pedirle urgentemente 
que fuera a ocupar un puesto de vicario.7 Bünau era consciente de que 
«la gente de Zwickau» ya le había hecho una oferta, pero le presionó para 
que pensara detenidamente antes de tomar una decisión.

Thomas se decidió por Zwickau, sin duda porque era una gran ciu-
dad que ya había demostrado su importancia estratégica como centro 
de la reforma. Ansioso por ponerse manos a la obra, llegó allí a princi-
pios de mayo y el 17 de ese mes estaba predicando ante la acomodada 
congregación de la Marienkirche. A pesar de las muchas afirmaciones 
de que Müntzer entró en Zwickau como un radical convencido, su 
primer sermón público desde Jüterbog no fue suficiente para que la 
congregación temblara de indignación en los bancos.

Aunque predicó apasionadamente, y en voz más alta que Egranus, 
contra los abusos manifiestos de Roma y los monjes franciscanos —
que, según dijo, con poco tacto, «tienen bocas de las que se podría 
cortar una libra de carne y aún así dejar una boca lo suficientemente 
grande»8— no dijo nada que no fuera música para los oídos de la con-
gregación: los ricos estaban demasiado ansiosos por eliminar a sus ri-
vales religiosos en riqueza y los menos ricos estaban bastante contentos 
de escuchar críticas enérgicas al clero desacreditado. A los únicos que 
enfadó fue a los monjes franciscanos. (El segundo sermón de Müntzer, 
unos días más tarde, estuvo brevemente amenizado por el desplome 

7 Thma, vol. 2, pp. 38-9; Peter Matheson (trad. y ed.), The Collected Works of Thomas 
Müntzer, Edimburgo, 1988, (en lo sucesivo «Matheson»), pp. 16-17.
8 Thma, vol. 3, p. 57.



74 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

de una viga del tejado. Afortunadamente, se evitó que cayera sobre las 
cabezas de los que estaban abajo al quedar atascada en un nicho de la 
ventana. Tanto los franciscanos como sus críticos podrían haber visto 
en este suceso un acto de Dios).

Los franciscanos no eran en absoluto una fuerza derrotada y protesta-
ron vivamente contra los enérgicos ataques de Müntzer. Aunque Egranus 
había promovido el movimiento de reforma en Zwickau desde 1517, la 
controversia se había llevado a cabo a un nivel más elevado: los monjes no 
habían sufrido graves insultos por su parte. Su líder era Tiburcio de Weis-
senfels, quien dio comienzo a una serie de contraataques (o «posiciones 
ruidosas», como Müntzer prefería describirlas), avivando una campaña 
que había estado caldeándose a fuego lento durante tres años. Una de las 
críticas sugirió que Müntzer estaba animando al «hombre común a la ira, 
en lugar de a la mejora».9 Rápidamente la controversia se hizo popular y 
las noticias de las denuncias públicas pronto llegaron a Wittenberg. El 13 
de julio, el consejo de la ciudad consideró que había llegado el momento 
de que interviniera una autoridad exterior. Escribieron a Johann, duque 
de Sajonia, pidiéndole que interviniera: para ser claros, se pidió a Johann 
que interviniera contra los franciscanos y otros representantes del obispo 
de Naumburg, y no contra Müntzer. El propio Müntzer entregó copias 
de sus sermones al obispo y luego escribió una larga carta (en latín) a 
Lutero explicando la situación tal y como él la veía.10 «El consejo de la 
ciudad me ha aconsejado, dulcísimo padre», comenzó, «que busque vues-
tro consejo en la lucha contra mis acusadores»; luego pasó a detallar los 
ataques contra él por parte de los «monjes hipócritas». Le pedía a Lutero 
que no creyera lo que le pudieran haber dicho: «Tú eres mi patrón en el 
Señor Jesús. Te pido que no escuches a los que hablan de mí. No creas a 
los que me difaman como inconstante y virulento, además de seiscientos 
nombres más. No me importan un comino, pues todos los demás me es-
tán agradecidos por mis enseñanzas cristianas». Termina con esta notable 
visión de su propia misión:

Creo con toda certeza que he sido liberado de los mayores peligros 
para luchar por otro mundo deseable. [Dios] me arrancará del fango 
más mortífero, me librará de las garras de las fieras y de los leones y 

9 Thma, vol. 3, p. 67.
10 Thma, vol. 2, pp. 44-55; Matheson, op. cit., pp. 18-22.



75Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

dragones, así que no tengo miedo, aunque camine por el valle de la 
sombra de la muerte, porque el Señor está conmigo, poderoso y terri-
ble. Él mismo me dio la palabra y la sabiduría que ninguno de nuestros 
enemigos puede resistir. ¿Qué más puedo desear? Adiós en Cristo, mo-
delo y linterna de los amigos de Dios.

La carta estaba firmada: «Thomas Müntzer, a quien diste vida por me-
dio del Evangelio». Curiosamente, un intento posterior parece haber 
sido hecho para borrar físicamente estas últimas palabras de la copia de 
la carta de Müntzer. ¿Por el propio Müntzer? ¿Por un nervioso archi-
vista luterano? Cualquiera de los dos podría haber estado ansioso por 
eliminar cualquier sugerencia de dependencia.

El primer y más obvio objetivo que se desprende de esta carta es el 
aparente deseo de Müntzer de seguir siendo colega de Martín Lutero. 
Afirma que Lutero fue el primero que lo inspiró a unirse al movimiento 
reformista; lo reconoce como líder del movimiento, alguien a quien 
puede acudir en busca de apoyo; considera que las actividades de Lu-
tero son coherentes con las suyas. Pero no le pide ayuda doctrinal. No 
tiene dudas de que lo que ha estado predicando es correcto y no ve la 
necesidad de una mayor justificación. Aunque escribe que «pongo mi 
confianza en Dios para guiarme solo por ti», el «solo» se matiza inme-
diatamente: «Y por el consejo de todos los cristianos». Así pues, aunque 
Müntzer se considera un «Wittenberger», se sitúa en pie de igualdad 
con Lutero en cuanto a autoridad doctrinal. Lo que le pide a Lutero, de 
manera halagadora, es un apoyo político adicional.

La otra característica sobresaliente de la carta es la visión que Müntzer 
tiene de su propio papel divino en la reforma de la Iglesia. Se considera a 
sí mismo un portavoz de Dios y su persecución le pareciera totalmente 
coherente con la «mortificación» del alma. Esto no debe considerarse 
una forma de megalomanía, ya que simplemente expresaba lo que la 
mayoría de los reformadores —y especialmente Lutero— creían de sí 
mismos.

En la carta, Müntzer también expuso las «ruidosas posiciones» fran-
ciscanas, tal y como él las veía: que la Iglesia siempre había tenido de-
recho a dictar sus propias leyes; que no existe tal cosa como un Evan-
gelio «vivo», que se perpetúa en los hombres y mujeres de hoy; que el 
sufrimiento de Jesús no debe ser imitado; que el Evangelio no condena 



76 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

el poder de los reyes; que si las riquezas deben ser condenadas para los 
sacerdotes y obispos, entonces los príncipes y reyes también tendrían 
que convertirse en mendigos.

Esta carta, por lo tanto, resume el modo en el que Müntzer conside-
ra el proceso por el cual las personas se salvan o se condenan. Sostiene 
que la obra de Dios no se detuvo con la muerte de Jesús, sino que 
continuó y continúa en los espíritus de los verdaderos cristianos. Estos 
cristianos perpetúan el «Evangelio vivo» en sí mismos, como personas 
predestinadas a ejecutar la voluntad de Dios en la tierra. Estas personas 
son «elegidas» por Dios para realizar su obra. Su destino es sufrir en 
este mundo. A los Elegidos se oponen los ricos y los poderosos, que no 
viven según la palabra de Dios, y los sacerdotes que aman su comodi-
dad y la perpetúan manteniendo al pueblo llano en la ignorancia. Al 
argumentar que las «buenas obras» conducen a la fe, y que estas buenas 
obras aumentan por lo general la riqueza de la Iglesia, se deduce que los 
representantes de la Iglesia oprimen a la gente común. Este último ar-
gumento probablemente habría encontrado el favor de Lutero, ya que 
era su enseñanza que las «buenas obras» fluían de la fe, y no viceversa. 
Lo que Lutero hubiera hecho con los otros puntos es menos seguro.

Müntzer había comenzado a extraer sus conclusiones de Tauler y 
Suso y a aplicarlas a la situación religiosa contemporánea. Incluso el 
lenguaje que utiliza para describir su propia posición en la controversia 
indica su visión del papel de los Elegidos. De sus interpretaciones de 
los místicos y de los Evangelios extrae también conclusiones sociales y 
políticas, si bien tentativas.

No tenemos constancia de que Lutero respondiera a la carta de 
Müntzer, ni de que interviniera en el furioso debate de Zwickau. Es 
muy posible que interviniera, pero evidentemente no para condenar 
a su colega. En cualquier caso, tenía otros problemas de los que preo-
cuparse: el 15 de junio de 1520 se emitió la bula papal de condena de 
Lutero, en la que se le amenazaba con la excomunión y se ordenaba su 
sumisión a Roma. En respuesta, Lutero se dirigió a la clase dirigente 
alemana, pidiendo ayuda para vencer las maquinaciones del papa en 
su panfleto titulado A la nobleza cristiana de la nación alemana, que 
se imprimió en agosto. Sus afirmaciones no eran especialmente nove-
dosas, pero las conclusiones a las que llegaba eran importantes para la 



77Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

Reforma. Argumentaba que la «tiranía papal» se apoyaba en tres afir-
maciones: que el poder espiritual era mayor que el temporal; que el 
papa era el único con autoridad para interpretar las Escrituras; y que 
solo el papa podía convocar un concilio. Argumentando que el poder 
secular era un don de Dios, Lutero propuso que un «magistrado cristia-
no» tenía autoridad suficiente para intervenir y proteger a los cristianos 
que interpretasen correctamente las Escrituras. Esto todavía no era una 
carta blanca para que la nobleza dirigiera la Reforma, ya que Lutero 
seguía sosteniendo que tenían que ser «verdaderos cristianos», pero era 
obviamente un paso importante en el camino.

A finales del verano y durante el otoño, las obras de Lutero y la ense-
ñanza de sus doctrinas fueron prohibidas en varias partes de Alemania 
—aquellas zonas donde el emperador Carlos o sus aliados tenían una 
autoridad indiscutible—. En un nuevo esfuerzo por conseguir un am-
plio apoyo, Lutero publicó en noviembre sus otros famosos panfletos 
de ese año, La cautividad babilónica de la Iglesia y La libertad cristiana. 
El primero estaba dirigido a las capas medias cultas de la sociedad, clé-
rigos y humanistas, y provocó cierto revuelo entre ellos al defender la 
tradición husita del «utraquismo» (ofrecer tanto la copa como el pan a 
los laicos durante la misa, algo que Lutero ya había iniciado en 1519). 
Este último era un tratado dirigido al público en general, en el que se 
alababan las alegrías y la libertad espiritual derivadas de la verdadera fe.

En julio de 1520, Müntzer tenía la cabeza bien alta y se lanzó 
a la lucha con mucho entusiasmo. Aunque probablemente no fuera 
un cambio de dirección consciente, ahora encontraba la confianza 
para llevar a cabo reformas religiosas radicales no en las obras de los 
místicos o en las historias de la Iglesia, sino en las voces vivas, las pre-
ocupaciones, las esperanzas y, sobre todo, en el apoyo de la gente co-
rriente. En los meses siguientes logró dos grandes hazañas. La primera 
fue desbaratar por completo los planes de Wittenberg en Zwickau, 
abriendo «la Reforma» a muchos tipos de interpretación; la otra fue 
estimular a las clases bajas de Zwickau hasta tal punto que en diecio-
cho meses eran estas mismas las que causaban todo tipo de confusión 
en las mentes dirigentes de Wittenberg.

El 18 de julio, el ayuntamiento de Zwickau dio un voto de confianza 
a su predicador reformador y le pidió que se quedara en la Marienkirche. 



78 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

De manera desconcertante, y contradiciendo en cierto modo este voto de 
confianza, un mes antes, a mediados de junio, el consejo había invitado 
ya a Egranus a regresar. (Egranus, para más inri, había sido nombrado 
en la misma bula papal que ahora amenazaba a Lutero; no debía de estar 
muy contento). Egranus respondió a la invitación en septiembre con una 
lista de condiciones para su regreso, que fueron discutidas por el concilio 
en sesión. Para el lector moderno, estas exigencias parecen bastante exó-
ticas, pero nadie, excepto Müntzer, parece haberse inmutado. Egranus 
exigió el derecho a comer en casa de algún ciudadano respetable, en lugar 
de en el presbiterio, y a ser dispensado de la misa matutina los días labo-
rables de los meses de invierno, «especialmente durante el Adviento». En 
pleno invierno, ningún caballero que se preciara debía estar fuera de casa 
o de pie en una iglesia con corrientes de aire. También quería garantías de 
que estaría protegido contra todos los enemigos. Afortunadamente para 
él, el consejo accedió a todas estas peticiones y Egranus pudo regresar a la 
Marienkirche en Michaelmas.

La iglesia de Santa Catalina de Zwickau, donde Müntzer predicó en 1520-1521.
Foto de André Karwath (CC by SA 2.5)



79Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

El 1 de octubre, dos días después del regreso de Egranus, Müntzer asu-
mió el cargo permanente de predicador en la Katharinenkirche (Iglesia 
de Santa Catalina) de Zwickau. Fue un paso adelante, sobre todo en 
términos económicos: ahora recibía un salario de veinticinco florines 
al año, mientras que antes, como «suplente» en la Marienkirche, solo 
había recibido catorce y medio. Aunque no sería exacto describir la 
nueva parroquia de Müntzer como habitada únicamente por «pobres», 
sí abarcaba gran parte del distrito de clase baja más volátil. La iglesia 
era utilizada por muchos tejedores, que tenían allí su propio altar; uno 
de los tejedores más famosos era un hombre llamado Nikolaus Storch. 

En la historiografía sobre Müntzer se ha hecho mucho hincapié en 
su relación con Storch, con la implicación general de que la química 
entre ellos puso a Müntzer en el despiadado camino del radicalismo del 
que nunca se apartó.11 En esta narrativa, la desafortunada ciudad de 
Zwickau actuó como partera de un monstruo de la Reforma y, a su vez, 
engendró lo peor de los anabaptistas, aquellas comunidades religiosas 
disidentes y radicales establecidas a partir de 1524. Así pues, la ciudad 
fue el punto de confluencia en el que Müntzer fue seducido para ale-
jarse de la reforma y se vio impulsado hacia la revolución. Esta suposi-
ción, si es que tiene algún fundamento, debe basarse en un análisis de 
las enseñanzas de Storch, de las doctrinas de Müntzer y de la relación 
documentada entre ambos durante los años cruciales de 1520 y 1521.

Como hemos señalado anteriormente, entre los tejedores de Zwickau 
había muchos seguidores del espiritismo alemán y bohemio que se ins-
piraban en el ala taborita de la Reforma husita. Estas tradiciones ha-
bían cobrado nueva vida después de que Lutero hiciera su llamamiento 
a la reforma, y fue Storch quien lideró el movimiento radical en la 
ciudad. A pesar del estatus generalmente inferior de los tejedores en 
la Alemania del siglo xvi, Storch gozaba de una posición económica 
bastante estable; además, era un gran conocedor de la Biblia, pues había 
sido instruido por Balthasar Teufel (el «Diablo»), antiguo maestro de 
Zwickau. Storch había viajado varias veces a Bohemia por motivos de 

11 Véase, por ejemplo, Norman Cohn, «Tan pronto como Storch le permitió encon-
trarse a sí mismo, Müntzer cambió su modo de vida, abandonando la lectura y la 
búsqueda del saber». The Pursuit of the Millennium, Londres, 1993 [1957], p. 237 [ed. 
cast.: En pos del milenio: revolucionarios milenaristas y anarquistas místicos de la Edad 
Media, Madrid, Alianza Editorial, 1981].



80 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

trabajo y había mantenido conversaciones con los radicales de Žatec. 
En Zwickau dirigía ahora «sermones de esquina» —sermones priva-
dos— en las casas de otros tejedores.

Storch no dejó constancia personal de sus doctrinas. Por eso, nos 
vemos obligados a recurrir a sus oponentes entre los luteranos para ob-
tener descripciones de lo que enseñaba y pensaba. Estas descripciones 
son, necesariamente, algo inconexas y no hay que darles plena credi-
bilidad. Sería agradable encontrar alguna comparación entre lo que 
Storch enseñó «ante Müntzer» y lo que enseñó «post Müntzer», pero 
esto es imposible, ya que todos los informes que existen se originan 
en el periodo después de que Storch estuviera en estrecho contacto con 
Müntzer, un hecho que en sí mismo sugiere fuertemente dónde radicaba 
la dependencia.

El 18 de diciembre de 1521, el duque Johann de Sajonia recibió 
una carta bastante preocupada de los ciudadanos de Zwickau. Proba-
blemente escrita por Nikolaus Hausmann, el predicador luterano que 
por entonces había sucedido a Egranus en la Marienkirche, la carta 
confiaba que:

Algunos dudan de que la creencia del padrino pueda servir para el 
bautismo. Y algunos piensan que pueden ser bendecidos sin ser bauti-
zados. Y algunos afirman que la Santa Biblia no es útil en la educación 
de los hombres, sino que los hombres solo pueden ser enseñados por 
el Espíritu, pues si Dios hubiera querido enseñar a los hombres con 
la Biblia, entonces nos habría enviado una Biblia bajada del cielo... Y 
abominaciones horribles semejantes que están dando a la ciudad de su 
señoría un nombre poco cristiano y picaresco.12

También informó sobre algunos de los comportamientos alborotadores 
que acompañaban a tales ideas. No se sabe con certeza si el uso de la 
palabra «picardía» —refiriéndose de forma indirecta a los taboritas— 
indica algún conocimiento de la conexión bohemia o si se trataba sim-
plemente de un término peyorativo general. Pero de esta breve descrip-
ción parece desprenderse que los «storchitas» creían en alguna forma de 
«elección» divina de la fe y que los principios del cristianismo podían 
aprenderse de fuentes distintas a la Biblia. Horrible abominación sin 
duda y muy reminiscente de las doctrinas de Müntzer.

12 Karl G. Bretschneider (ed.), Corpus Reformatorum, Halle, 1834, vol. 1, p. 514.



81Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

Un resumen de las doctrinas de Storch, compuesto mucho más tarde, 
en 1596, confirmaba la opinión de Hausmann y añadía algunos pun-
tos más por si acaso.13 El luterano Markus Wagner enumeraba ocho 
artículos de fe, que incluían: una condena de la institución «cristiana» 
del matrimonio, al tiempo que propagaba la idea de que «cualquiera 
puede tomar mujeres siempre que su carne se lo ordene… y vivir con 
ellas promiscuamente como le plazca»; un llamamiento a la comunali-
zación de la propiedad; una invectiva contra las autoridades seculares 
y eclesiásticas; argumentos contra el bautismo infantil —pero no, hay 
que señalar, en apoyo del bautismo de adultos—; la condena de las 
ceremonias de la Iglesia; y una proclamación del libre albedrío en cues-
tiones de fe.

El informe de Wagner debe manejarse con guantes protectores; las 
siete décadas intermedias habían sido testigo de la brutal represión de 
radicales y anabaptistas de todos los matices, justificada por todo tipo 
de escándalos y calumnias, haciendo referencia en particular al «Reino» 
de Münster en los años 1533 a 1535: allí, los anabaptistas radicales to-
maron el control de una gran ciudad y se instituyó la poligamia durante 
unos meses, lo que permitió a los enemigos del anabaptismo señalar la 
promiscuidad como el resultado inevitable de la disensión. En 1531, 
Lutero habló de Müntzer durante una de sus «charlas de sobremesa» 
(discusiones informales pero documentadas durante cenas comparti-
das con colegas), acusándolo de utilizar sus visiones para ayudar en 
la seducción de una joven en Zwickau.14 Esta calumniosa historia no 
tiene fundamento en ningún hecho documentado y podemos estar ra-
zonablemente seguros de que el intento posterior de Wagner de agitar 
tampoco lo tiene. Los otros artículos de fe, por el contrario, parecen 
bastante plausibles.

A finales de 1521, nada menos que el lugarteniente de Lutero, 
Philipp Melanchthon, escribió un informe bastante más valioso sobre 
Storch. Melanchthon, de solo veinticuatro años, defendía valientemen-
te la fortaleza de Wittenberg. Lutero se encontraba entonces en el cas-
tillo de Wartburg, adonde fue conducido en abril de 1521 tras la Dieta 

13 En Wappler, Thomas Müntzer in Zwickau..., pp. 81-86.
14 wa, Tischreden, vol. 1, p. 37. La acusación fue formulada por primera vez por un 
anabaptista, Ludwig Hätzer, presumiblemente como parte de una confesión forzada.



82 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Imperial de Worms. Mientras Lutero desarrollaba sus ideas, traducía 
el Nuevo Testamento al alemán, combatía los ataques de legiones de 
demonios o luchaba contra las cerdas negras y el estreñimiento, el joven 
Melanchthon se balanceaba sin timonel en el proceloso mar de la refor-
ma, zarandeado de un lado a otro por monjes rebeldes, por Karlstadt y 
ahora por Storch. A mediados de diciembre de 1521, Nikolaus Storch, 
Markus Stübner (también conocido como Markus Thomas: como des-
cubriremos, acababa de regresar de acompañar a Müntzer en un viaje a 
Praga) y Thomas Drechsel se presentaron en Wittenberg para defender 
su interpretación de la fe religiosa ante los principales reformadores. La 
reacción inmediata de Melanchthon fue de entusiasmo, sentimiento 
compartido por algunos de sus colegas. Sin embargo, la cautela hizo 
acto de presencia y decidió pedir consejo al príncipe Friedrich y a Lu-
tero. El 27 de diciembre escribió al príncipe sobre la reunión que había 
mantenido con los tres hombres:

Los he escuchado; es una maravilla, pero se sentaron a predicar, y di-
jeron claramente que habían sido enviados por Dios para enseñar, que 
hablaban familiarmente con Dios, que podían ver el futuro; en resumen, 
que eran profetas y apóstoles. No puedo expresar fácilmente cuánto me 
conmovieron. Ciertas cosas me persuaden de no condenarlos.15

En una nota dirigida al capellán de Friedrich, Georg Spalatin, Melanch-
thon añadió: «El Espíritu Santo está en estos hombres». La reacción de 
la ciudad universitaria de Wittenberg fue aún más interesante si se tiene 
en cuenta el sentimiento innato de superioridad intelectual de la mayo-
ría de los reformadores; por lo general, se menospreciaba a cualquiera 
que no tuviera la formación o educación «adecuadas». En años poste-
riores, la mayoría de los predicadores reformados no ordenados fueron 
considerados «anabaptistas».16 Pero en los últimos meses de 1521, el ra-
dicalismo era rampante, y Melanchthon escuchaba con la boca abierta.

15 Bretschneider, Corpus Reformatorum, vol. 1, pp. 515-516.
16 Véase Robert W. Scribner, «Practice and Principle in the German Towns: Preachers 
and People» en Reformation Principle and Practice: Essays in Honour of Arthur Geoffrey 
Dickens, ed. P. N. Brooks, Londres, 1980. Scribner sugiere que solo el 8 % de los pre-
dicadores reformados habían sido laicos antes de 1517, y la mayoría eran de medios 
acomodados.



83Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

La sensata reacción de Friedrich fue enviar a toda prisa a Spalatin a Wit-
tenberg para entrevistar a los tres «profetas» y advertir a Melanchthon 
contra Storch. Melanchthon cambió inmediatamente de opinión y solo 
se interesó por la cuestión del bautismo; Hausmann ya había informa-
do de las opiniones de Storch al respecto. En 1529, Melanchthon echó 
la vista atrás y describió con más detalle las doctrinas de Storch:

Dios le había mostrado [a Storch] en sueños lo que quería. Afirmó que 
un ángel había venido a él y le había dicho que se sentaría en el trono 
del Arcángel Gabriel, y que así se le prometería el dominio sobre toda 
la tierra. También dijo que los santos y los Elegidos reinarían después 
de la destrucción de los impíos, y que, bajo su liderazgo, todos los reyes 
y príncipes del mundo serían asesinados y la Iglesia sería purificada. 
Simplemente se rió de la misa, del bautismo y de la comunión. Inventó 
ciertos trucos inútiles con los que pretendía preparar a los hombres 
para la recepción del Espíritu: si hablaban poco, vestían mal y comían 
mal y juntos exigían el Espíritu Santo de Dios.17

Las doctrinas que Melanchthon relató tienen más que un parecido pa-
sajero con el taboritismo del siglo xv y con el anabaptismo temprano 
posterior a 1525, por lo que es posible que su descripción retrospectiva 
se viera teñida por los acontecimientos de los años intermedios. De 
estos diversos informes podemos destilar tres doctrinas que también 
se encuentran en la teología de Müntzer: en primer lugar, el milena-
rismo, una creencia en la Segunda Venida de Cristo; en segundo lu-
gar, la insistencia en caminos subjetivos e individuales hacia Dios; y 
en tercer lugar, la creencia en la procedencia divina de los sueños. De 
estos tres, solo el último podría considerarse una influencia «storchista» 
en Müntzer. Como hemos visto, el milenarismo no era en absoluto 
infrecuente en la época, y veremos más adelante que la concepción de 
la historia de Müntzer era significativamente diferente de la de Storch. 
Müntzer ya había establecido su doctrina de los Elegidos, y por lo tanto 
de la comunicación individual con Dios, y nunca compartió la vívida 
y ambiciosa imagen de Storch de esa relación. Pero el significado de 
los sueños es algo que aún no hemos encontrado en la doctrina de 
Müntzer. Este elemento de su teología no debe ser ignorado, tampoco 
debemos rechazar que parezca haber sido tomado prestado de Storch 

17 En August Bach (ed.), Philipp Melanchthon, Berlín (Este), 1963, p. 164.



84 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

(la opinión no declarada en la mayoría de la historiografía). Los sueños, 
por supuesto, eran considerados por todos en aquella época —incluido 
Lutero— como dignos de mención y de origen sobrenatural. Pero la 
interpretación de los sueños era posiblemente la actividad que dejaba 
más margen a la interpretación individual del mundo material, que era 
precisamente la libertad exigida por todos los disidentes del movimien-
to reformista.

La acusación de que Müntzer abandonó todas sus doctrinas ante-
riores y se entregó a Storch debe ser, sin embargo, rechazada. Es poco 
creíble que un hombre como Müntzer, formado una y otra vez en la 
lectura y el estudio cuidadoso, dejara de lado toda su circunspección 
al entrar en contacto con un hombre al que, incluso según los relatos 
contemporáneos, apoyaba desde una distancia crítica.

Sin embargo, Storch y Müntzer ciertamente tuvieron un efecto 
mutuo. Es probable que Thomas viera en Storch y en los tejedores de 
Zwickau una confirmación de su opinión, ya insinuada en Jüterbog, 
de que la fuerza motriz del movimiento reformista residía en el pueblo 
llano. Esto lo habría predispuesto a escuchar seriamente lo que Storch 
tenía que decir. Y, sin duda, Müntzer entró entonces en contacto más 
estrecho con las tradiciones de los husitas y los taboritas. Pero un estu-
diante tan serio como Müntzer habría filtrado de este nuevo material 
todo lo que fuera prometedor para el desarrollo de sus propias ideas; el 
fruto de este contacto surgiría más tarde, en 1521, en Praga.

Un informe difamatorio de abril de 1521 nos da una idea de la relación 
no dependiente entre ambos hombres. En él, Müntzer era descrito así:

En aquel tiempo [el] predicador de Santa Catalina los hizo [a los stor-
chistas] sus partidarios, se ganó a los tejedores, particularmente a uno 
llamado Nichol Storch, a quien alabó tan poderosamente desde el púlpi-
to, lo elevó por encima de todos los otros sacerdotes como el único que 
conocía mejor la Biblia y que era altamente favorecido por el Espíritu

[...] Storch se atrevía a dar sermones en las esquinas junto a Tho-
mas... Así, este Nichol Storch fue favorecido por el Maestro Thomas, 
quien recomendó desde el púlpito que los laicos fueran nuestros pre-
lados y sacerdotes.18

18 Thma, vol. 3, pp. 86-87.



85Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

Aunque este mismo informe hablaba de la «secta storchista», no hay nin-
guna indicación de que esto incluyera a Müntzer; de hecho, el relato al-
tamente hostil continúa describiendo la «secta Storchitorum... [que] cons-
piró y se reunió como Doce Apóstoles y otros Setenta y Dos Discípulos 
[y fueron] reforzados por el Maestro Tomás y sus seguidores», lo que 
sugiere fuertemente que había dos grupos separados. No es exactamente 
una imagen de devoción ciega y temeraria por parte de una secta unida.

La alianza entre Storch y Müntzer iba a ser de corta duración. Tras 
su partida de Zwickau en abril de 1521, Müntzer no tuvo más relación 
con Storch. En junio de 1521 escribió a Markus Stübner preguntándo-
le por qué Storch no le había escrito, pero su pregunta no estaba mati-
zada por ninguna emoción o decepción. Su única referencia posterior a 
Storch fue en una carta a Lutero de julio de 1523,19 en la que expresaba 
sus dudas sobre Storch y Stübner, sugiriendo oblicuamente que eran 
hipócritas y temerosos del debate.

¿Cómo se desarrollaron entonces las ideas de Müntzer en 1520 y 
1521? Las pruebas disponibles indican que el contacto con Egranus 
fue más importante que el contacto con Storch. Egranus despertó en 
Müntzer un ardiente odio personal y el deseo de ver verdaderas refor-
mas en Zwickau. Para el hombre más radical, las tendencias humanistas 
del otro eran contrarias a los ideales de la religión reformada —en esto, 
el conflicto de Müntzer con el humanismo precedió en cinco o seis 
años al de Lutero con Erasmo—. El debate público sobre Egranus fue 
la causa de disturbios regulares, en los que Müntzer siempre estuvo im-
plicado de un modo u otro. Poco después de su traslado a la iglesia de 
Santa Catalina, dividió sus críticas entre los franciscanos, los sacerdotes 
antiguos de los pueblos periféricos y Egranus.

Expresó sus dudas sobre Egranus en cartas enviadas a Wittenberg. 
Una respuesta de Johann Agricola, fechada el 2 de noviembre de 1520, 
hace referencia a una correspondencia hoy perdida, y comienza así:

En primer lugar, te suplico por el sagrado nombre de Cristo que no ac-
túes públicamente con odio contra Egrano, ni emprendas nada contra 
él. Sabemos cuán irrazonable es, y cuán inconstante de espíritu, y sin el 
menor atisbo de aprendizaje.20

19 Thma, vol. 2, pp. 168-169; Matheson, op. cit., p. 58.
20 Thma, vol. 2, pp. 57-58; Matheson, op. cit., pp. 22-23.



86 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

El resto de la carta profundiza en el tema, aconsejando al predicador 
que no ofenda a ninguno de los aliados de Wittenberg con empresas 
precipitadas. En octubre, Egranus ya estaba en disputa con Lutero, 
que ahora sospechaba que era del partido de Johann Eck en el Debate 
de Leipzig. El 4 de noviembre, Lutero escribe a Spalatin para denun-
ciar a Egranus. Sin embargo, esto no impide que Lutero mencione 
acríticamente a Egranus en la dedicatoria de su panfleto de ese mismo 
mes, Sobre la libertad de los cristianos. No está claro qué había dicho 
precisamente Müntzer a los de Wittenberg sobre Egranus en octu-
bre, pero sin duda estaba relacionado con el amor de Egranus por las 
comodidades materiales y con su rechazo a la idea de la salvación a 
través del dolor espiritual.

En el otro frente, Müntzer clavó una lanza cada vez más profunda 
en el cuerpo de la Iglesia papal, dando lugar a algunos actos escandalo-
sos. Con un apasionado sermón el 26 de diciembre de 1520, Müntzer:

Agitó al populacho... de modo que persiguieron a un sacerdote, 
Nikolaus Hofer, sacerdote de Marienthal [un suburbio occidental de 
Zwickau], le arrojaron barro y piedras, lo echaron del patio de la igle-
sia de Santa Catalina, lo persiguieron por el castillo y el foso, de modo 
que apenas escapó con vida, porque al parecer había acusado a Müntzer 
de mentir. Finalmente consiguió escapar entrando en la casa de Peter 
Kolbe y saliendo por el jardín trasero.21

Inevitablemente, el ayuntamiento llevó a cabo una investigación so-
bre estos sucesos y las pruebas indicaron que la causa inmediata había 
sido una intervención de Hofer en Santa Catalina, cuando, mal acon-
sejado, llamó al predicador y a todos sus seguidores «chusma hereje 
y bribones».22 No es de extrañar que se produjera un motín. La in-
vestigación también determinó que la reacción de la congregación fue 
espontánea y que el predicador titular no había participado en ella. 
Como era de esperar, el 29 de diciembre el consejo municipal condenó 
la actuación de Hofer.

Los dramáticos acontecimientos de diciembre no tardaron en llegar 
a oídos del obispo de Naumburg, cuyo canciller residía en Zeitz, a unos 

21 Thma, vol. 3, pp. 72-73.
22 Thma, vol. 3, p. 74.



87Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

cuarenta kilómetros al noroeste de Zwickau. Müntzer fue convocado a 
Zeitz el 16 de enero para dar explicaciones, pero el consejo optó por 
enviar una delegación en su lugar (no menos de diez funcionarios hi-
cieron el viaje, lo que huele un poco a juerga con gastos pagados). La 
explicación de la delegación fue aceptada y, el 6 de febrero, el desafortu-
nado Hofer ya no tenía trabajo. Müntzer había repetido su llamamien-
to a la extirpación de los «falsos predicadores» el mismo día de enero en 
que los funcionarios partieron hacia Zeitz. En represalia, los partidarios 
del antiguo régimen eclesiástico hicieron pintadas en casa de Müntzer. 

Dos acontecimientos ocurridos en diciembre de 1520 dieron a 
Müntzer una mayor confianza en su batalla de inspiración divina con-
tra la vieja Iglesia y sus representantes. El 10 de ese mes, Lutero había 
quemado copias del Derecho Canónico de la Iglesia y de la bula papal 
que el papa León x había emitido contra él. La noticia del valiente 
desafío de Lutero llegó a Müntzer unos diez días después. La justifi-
cación de Lutero para la quema fue que tenía el deber de desarraigar 
la «doctrina falsa, engañosa y anticristiana». A los ojos de Müntzer, 
una acción así solo podía reforzar su convicción de que el movimiento 
reformista había dado un paso de gigante. Fue también a mediados de 
diciembre cuando Egranus presentó finalmente su dimisión del púlpito 
de la Marienkirche, aparentemente desencantado con la dirección to-
mada por Lutero, muy probablemente tras la publicación del panfleto 
de este último La cautividad babilónica de la Iglesia, con su apoyo al 
utraquismo. Una causa más inmediata de la dimisión de Egranus fue 
su deseo de trasladarse a Joachimsthal, un pueblo minero, a un par de 
kilómetros de la frontera con Bohemia y que se estaba convirtiendo en 
una próspera ciudad tras el descubrimiento de una nueva y rica veta 
de plata. (Apenas cuatro años después, Egranus podría haber tenido 
motivos para arrepentirse: Joachimsthal era entonces una zona muy 
radicalizada, con mineros levantados en armas para ayudar a la rebelión 
de los campesinos de 1525; difícilmente un retiro tranquilo para la 
contemplación). El consejo municipal no dudó en aceptar la dimisión, 
acordada para la Pascua siguiente, y a los pocos días había solicitado 
que Franz Günther —el de Jüterbog— fuera nombrado sucesor, casi 
con toda seguridad a sugerencia de Müntzer. Günther, sin embargo, 
no estaba disponible, pues ya había ocupado un puesto en otro lugar.



88 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Los acontecimientos de diciembre y enero llevaron a un punto crítico 
la discusión de Müntzer con Egranus. Thomas vio en Egranus no solo 
a un académico débil de voluntad y a un humanista diletante, sino a la 
peor personificación de la impiedad y la blasfemia, ambas resultantes 
de la falsa doctrina. Sin embargo, su oposición a Egranus no era una 
oposición al luteranismo; aunque Müntzer no defendiera las doctrinas 
de Lutero en esta lucha, estaba lejos de oponerse conscientemente a 
ellas. Por el contrario, la posición de Egranus, en opinión de Müntzer, 
se acercaba peligrosamente a la de los franciscanos y los ciudadanos más 
ricos. A mediados de febrero, Egranus escribió a Müntzer quejándose 
de que le hubiera llamado «diablo». «Tal vez», continuó, «es tu Espí-
ritu el que te enseñó esto, aquel del que te jactas y que tú —según he 
oído— has pescado de las aguas».23 Nótese aquí la referencia burlona 
al «Espíritu», y cómo Müntzer llegó a él. Las «aguas» son las aguas del 
alma, el torrente de amarga mortificación en el que se ahogan los fieles 
antes de alcanzar la fe. Por la descripción de Egranus, Müntzer eviden-
temente había estado enseñando las lecciones que había aprendido en 
Tauler y la Theologia Deutsch, y no había sido reticente acerca de su 
creencia en la «elección».

El 16 de febrero, el ayuntamiento se vio obligado a intervenir en la 
hostilidad entre los dos hombres y se logró una tregua temporal. Sin 
embargo, a finales de mes, Müntzer redactó sus «Proposiciones del vir-
tuoso doctor Egranus», paralelas a sus «Proposiciones» del franciscano 
Tiburcio.24 Se trataba de veintiséis «declaraciones» escritas en latín y 
supuestamente realizadas por Egranus, a partir de las cuales podemos 
deducir las posiciones de Müntzer. Entre ellas figuran:

5. La Pasión de Cristo no fue amarga, como muchos proclaman ruido-
samente, ni da otro fruto que la disposición a las buenas obras.
6. La remisión de los pecados puede tener lugar sin dolor alguno, pues 
basta la contrición del corazón.
7. No puede haber experiencia de fe en el mundo sino a través de los 
libros. Por tanto, ni un laico ni un no iniciado, por muy tentados que 
estén, pueden juzgar sobre cuestiones de fe.

23 Thma, vol. 2, pp. 77-78; Matheson, op. cit., pp. 28-29.
24 Thma, vol. 1, pp. 405-408; Matheson, op. cit., pp. 380-383.



89Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

15. El temor de Dios no debe inculcarse en el pecho humano, pues el 
Nuevo Testamento guarda silencio sobre el pecado, y el amor perfecto 
expulsa el temor.
21. En cuatrocientos años, nadie ha sido más erudito que Egrano. Es el 
primer apóstol de la ciudad de Zwickau.
22. En mil años, ningún hombre ha tenido el Espíritu Santo, ni la 
Iglesia ha sido gobernada por él. ...
Discutiré estos axiomas contra todo el mundo, y especialmente contra 
el imbécil de Thomas Müntzer. Escrito en Joachimsthal.

Aparte de la sátira más bien amarga y pesada, el valor de estos axiomas 
reside en su retrato, a través de la negación, de las propias creencias de 
Müntzer. Müntzer creía por tanto que hay almas «elegidas», a lo largo 
de la historia, que han sufrido gran dolor y tormento para llegar a su fe; 
que la ley de Dios debe ser temida; y que la razón humana y el apren-
dizaje de los libros son de importancia secundaria en la adquisición o 
clarificación de la fe. 

Estas son las claves de las doctrinas de Müntzer —y por lo tanto de 
su actividad posterior—. De la creencia en los Elegidos que emprenden 
la voluntad de Dios, independientemente de su nivel de educación o su 
entorno, surge la convicción de que los caminos de los hombres deben 
ser desafiados y anulados si no están de acuerdo con la voluntad de 
Dios. Del «temor de Dios», en oposición al «temor del Hombre», surge 
la fuerza para proceder frente a la autoridad civil para llevar a cabo la 
obra de Dios. Cualquier individuo podría ahora intentar justificar sus 
acciones sociales invocando la ley de Dios. Se abre el camino para que 
el laico, el inculto y el reformador radical procedan contra todas las for-
mas de opresión espiritual y social, con la certeza de que la convicción 
interior es justificación suficiente. Sin duda, no es así como Müntzer 
habría expresado su teología, pero estas son las conclusiones lógicas que 
podrían derivarse de la misma y que de hecho se derivan.

Su enfrentamiento con Egranus, que levantó algunas ampollas en 
Wittenberg, tuvo como telón de fondo los crecientes disturbios en 
Zwickau. El 12 de febrero de 1521, los partidarios de la Iglesia papal 
rompieron las ventanas de la casa de Müntzer. El ayuntamiento se 
vio desbordado por quejas y contra-quejas. Nueve días después se 
produjo otro disturbio, protagonizado por los tejedores, en apoyo a 



90 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Müntzer contra sus enemigos. El 7 de marzo, el consejo intervino de 
nuevo, pero fue en vano. En Pascua, el 29 de marzo, Egranus predi-
có que el sufrimiento de Jesús no era tan importante como se creía, 
un sermón que solo pudo confirmar las peores sospechas del partido 
radical de Zwickau.

En enero o febrero, Müntzer había recibido otra carta de Wittenberg, 
de nuevo de Johann Agricola. Parece haber venido motivada por un acer-
camiento de ciertos ciudadanos de Zwickau —muy probablemente el 
ayuntamiento, cuyo entusiasmo por Müntzer se estaba enfriando rápida-
mente— a las «autoridades» reformistas de Wittenberg. Agricola anima a 
Müntzer con dudas, pero le reprende en cuestiones tácticas:

No he dicho nada acerca de esa inmodestia que has mostrado hacia 
Egranus. Pues estoy no poco de acuerdo contigo en este asunto, en que 
Egranus no entiende nada de la Sagrada Escritura... Pero para decirlo 
sin rodeos, ellos afirman que tú solo has exhalado amenazas y 
sangre... Me han escrito los que solo quieren corregirte.25

(Las palabras en mayúsculas son las del original: se trata de una cita 
del Libro de los Hechos de los Apóstoles, en la que se citan las amenazas 
de Saulo contra los demás apóstoles. Está claro que Agricola quería 
dejar claro su punto de vista). La esencia del mensaje de Agricola seguía 
siendo que Müntzer debía seguir adelante con sus reformas, pero sin 
molestar a demasiada gente. El consejo cayó en oídos sordos, y esto 
solo pudo plantear en la mente de Müntzer las dudas más profundas 
sobre la capacidad de Wittenberg para llevar a cabo la tarea de reformar 
la Iglesia.

Fue en abril de 1521 cuando las cosas llegaron a un punto crítico. 
La crisis estuvo precedida de enfrentamientos entre grupos sociales y 
religiosos. Los intelectuales conservadores y los luteranos empezaron a 
cerrar filas contra Müntzer, y a ellos se unió ahora el consejo municipal, 
muy probablemente alentado desde Wittenberg. Esta reorganización 
de fuerzas se vio acelerada por la muerte, el 2 de abril, del Dr. Erasmus 
Stüler, uno de los principales concejales de Zwickau y firme partidario 
de Müntzer. Los partidos rebeldes, entre ellos Storch, los tejedores y 
otros habitantes de la ciudad, se aliaron rápidamente con Müntzer y 

25 Thma, vol. 2, p. 74; Matheson, op. cit., p. 30.



91Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre

sus partidarios. En las dos primeras semanas de abril, estos frentes se 
definieron claramente. Hubo provocaciones y difamaciones por am-
bas partes. La noche del 10 de abril, se oyó a Müntzer gritar «¡Fuego! 
Fuego!» mientras dormía, quizá una prueba de la enorme tensión que 
sufrió en ese periodo. Pocos días después, el 14 de abril, una «Carta 
de los 12 apóstoles y 72 discípulos» fue enviada por toda la ciudad, 
dirigida a Egranus como «profanador y calumniador de Dios... un bri-
bón herético... que persigue al siervo de Dios». La carta enumeraba, en 
verso, todas las falsas doctrinas de Egranus, su negación del sufrimiento 
del alma, su adoración del «mundo» y del dinero, y su preferencia por 
la compañía de «peces gordos» y bellas damas:

Y buscas meros bienes muebles, dinero y alabanzas,
Pero eso es lo último que obtendrás de los 72 Discípulos. Y mira lo 

que obtendrás de los 12 Apóstoles. Y luego aún más del Maestro [...]
Y probaremos por escrito que eres un archihereje.26

El «Maestro» en este contexto es probablemente Müntzer, aunque po-
dría haberse referido a Dios; en los noventa y tantos versos rimados, 
la persona de Müntzer se insinúa varias veces, pero nunca se nombra.

Esta denigración pública de Egranus provocó escándalo. En res-
puesta, los partidarios del «honorable Egranus» redactaron un extenso 
pliego de cargos (también en verso), en el que «ese hombre santo» tacha-
ba a Müntzer de «sanguinario».27 El mismo día —aunque Müntzer pro-
bablemente no tenía nada que ver con el «pliego de escándalo de los Doce 
Apóstoles»— el ayuntamiento suspendió al predicador de su cargo por 
recomendación del comisario de Johann de Sajonia, que comprensible-
mente se había interesado mucho por los continuos disturbios. Duran-
te todo el día hubo manifestaciones. El propio Müntzer parece haber 
mantenido un perfil bajo; en una carta a Lutero dos años más tarde, 
llegó a afirmar, posiblemente de forma poco sincera, que había esta-
do en el baño en ese momento.28 Aunque esta imagen podría parecer 
demasiado conveniente, puede que no fuera falsa y, en cualquier caso, 

26 Thma, vol. 3, p. 90.
27 Thma, vol. 3, pp. 82-83.
28 Thma, vol. 2, pp. 164-165; Matheson, op. cit., p. 56.



92 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

podría haber estado ocupado recogiendo sus pertenencias. La escabrosa 
«Carta de los doce apóstoles» no era el estilo de Müntzer. Es más que 
probable que el motín fuera otro de esos eventos espontáneos, incitados 
por Storch, con la benevolente vista gorda de Müntzer.

Pero el 16 de abril Müntzer reconoció su derrota. Durante el día, el 
ayuntamiento le comunicó formalmente que había sido relevado de su 
cargo en la iglesia. Se le pagó el estipendio pendiente y, en un último 
acto de desafío, firmó el recibo como «Thomas Müntzer, que lucha por 
la verdad en el mundo». Los tejedores se reunieron en masa para hacerle 
una guardia de honor a su salida de la ciudad. Las cosas, sin embargo, 
se descontrolaron; se produjo un motín en el que fueron detenidos 
y encarcelados durante la noche un impresionante total de cincuenta y 
cinco tejedores. Al final Müntzer tuvo que marcharse al amparo de la 
oscuridad.

En una ironía histórica, ese mismo día, 16 de abril de 1521, al otro 
lado de Alemania, Martín Lutero, bien protegido por sus partidarios 
aristocráticos, había entrado en Worms para comparecer ante el empe-
rador Carlos v y la Dieta Imperial.



93

Es bien sabido cómo se comportaba allí donde pasaba el tiempo, 
en Braunschweig y Zwickau, en la Praga de Bohemia, en Halle y en 

muchos otros lugares, y huía de cada uno como un archivillano.
Johann Agricola (1525)

La coincidencia de fechas en la famosa llegada de Lutero a Worms y la 
menos famosa salida de Müntzer de Zwickau es sorprendente; casi se 
podría suponer que el saqueo de los radicales fue precipitado por quie-
nes deseaban proporcionar un trasfondo político tranquilo a la Dieta 
de Worms. Incluso el duque católico Georg de Sajonia estaba a favor 
de algunas reformas en los asuntos de la Iglesia en Alemania y estaba 
dispuesto a convencer al recién elegido emperador, Carlos v, de que 
había que reducir el poder de Roma. Lo último que querían los prin-
cipales partidarios de Lutero era que una gran ciudad de Sajonia se 
viera envuelta en la disputa civil y la violencia, incitada por quienes se 
identificaban públicamente como sus seguidores. Dejando a un lado 
cualquier teoría conspirativa los hechos son, de hecho, sencillos: Lutero 
llegó a Worms el 16 de abril de 1521 para enfrentarse a sus acusado-
res papales y a principios de mayo fue conducido por agentes de Frie-
drich de Sajonia a la fortaleza de Wartburg, disfrazado de «Junker Jörg»; 
Müntzer abandonó Zwickau el 16 de abril, y a mediados de junio había 
regresado de un viaje de exploración a Bohemia, concretamente a la 
base taborita de Žatec.

Capítulo 4

Huyó como un archivillano.
Una visita a Praga (1521)



94 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Martín Lutero disfrazado de «Junker Jörg» cuando se escondía en 
Wartburg, Lucas Cranach el Viejo, 1522.

Metropolitan Museum de NuevaYork (Open Access Public Domain)

Los caminos geográficos divergentes de los dos reformadores reflejaban 
sus divergentes trayectorias teológicas y políticas: el uno hacia la pro-
tección de la clase dominante, el otro hacia el territorio histórico de la 
rebelión de la clase baja. 



95Huyó como un archivillano

Lo que la buena gente de Zwickau pensaba de la abrupta marcha de Münt-
zer se desprende de una carta de un partidario, Hans Sommerschuh, es-
crita el 31 de julio. Sommerschuh escribe que «aquellos que también 
persiguieron a su Reverencia dicen que ha sido envenenado y que está 
muy enfermo; otros dicen que está muerto, y cosas por el estilo».1 Le 
pide a Müntzer que escriba con regularidad para que sus partidarios no 
desesperen. El espeluznante tenor de los rumores reflejaba la aún ines-
table situación en Zwickau después de aquellos agitados días de abril 
(se hacían eco de rumores similares que corrían entonces sobre Lutero). 
Sommerschuh había tardado más de dos meses en escribir a Müntzer, 
pero explicó que el retraso se debía en parte a una falta de comunica-
ción entre el «sirviente» de Müntzer —en referencia a su «famulus» o 
secretario, Ambrosius Emmen (de quien hablaremos más adelante)— y 
la gente de Zwickau. En cualquier caso, sabemos que Müntzer estaba 
vivito y coleando, a pesar de las esperanzadoras fantasías de sus opo-
nentes. Solo había cruzado la frontera con Bohemia en una misión de 
reconocimiento.

Ahora entramos de nuevo en un periodo de la vida de Müntzer en 
el que la documentación de terceros sobre sus actividades es prácti-
camente inexistente. Para compensar, sin embargo, tenemos un buen 
número de palabras del propio Müntzer, como la carta que escribió en 
junio de 1521 al sucesor de Egranus en Zwickau, Nikolaus Hausmann, 
en la que afirma «haber visitado Bohemia, no para mi propia gloria, no 
por amor al dinero, sino con la esperanza de mi muerte futura».2 Esta 
«muerte futura» debe entenderse como una referencia a la necesidad 
de sufrir por la causa de la fe. Con el sufrimiento de un «Elegido», el 
misterio de la Cruz no se perdería para la humanidad. La insinuación 
de que el viaje a Bohemia podía resultar peligroso provocó otra carta a 
Michael «Ganssau» —se trataba de Michael Claussbeck, un ciudadano 
acomodado de Jena— en la que Müntzer se comprometía a hacerle una 
visita en el próximo invierno y, mientras tanto, le entregaba todo tipo 
de documentos. Prometió que, en caso de martirio, los documentos 

1 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo citado como Thma; 
véase Bibliografía para más detalles), vol. 2, pp. 94-99; Peter Matheson (trad. y ed.), 
The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo citado como 
«Matheson»), pp. 39-40.
2 Thma, vol. 2, pp. 92-93; Matheson, op. cit., pp. 34-35.



96 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

pasarían a ser propiedad de Ganssau «por testamento de mi puño y le-
tra». Esta carta terminaba con las palabras: «Yo mismo vagaré por toda 
la tierra en nombre de la palabra de Dios que nos protege a todos».3

Mientras tanto, después de su aparición en la Dieta de Worms, Lu-
tero había desaparecido y muchos en el movimiento reformista más 
amplio lo daban por muerto.

Es en este contexto que debe entenderse la carta de Müntzer a Haus-
mann. Tras la desaparición de Lutero, el movimiento se vio sumido en 
una gran crisis; muchos reformadores esperaban ver el Apocalipsis, el 
castigo de Dios traído sumariamente sobre el mundo. Como escribió 
Müntzer: «Ahora es el tiempo del Anticristo, como dijo claramente 
Mateo 24: “Y el Evangelio del Reino será predicado por toda la tierra, 
y todos verán la abominación de la desolación”». El resto de esta carta, 
que fue escrita desde la ciudad balneario de Elsterberg, trataba de la 
falta de voluntad de Hausmann para condenar a Egranus, un hombre 
«lleno de blasfemias», y le advertía de que tal inactividad constituía una 
falta de servicio a Dios: «Como el mismo Pablo demostró: “Si buscara 
el favor de los hombres, entonces no sería siervo de Cristo”». Por el 
contrario, Müntzer declaró que «no deseaba otra cosa que mi propia 
persecución» para poder enseñar al pueblo.

Aunque no hay pruebas directas, parece que desde Zwickau Münt-
zer fue inmediatamente a Žatec (también conocido como Saaz), un 
centro de los taboritas, a unos 100 kilómetros sobre las montañas desde 
Zwickau. Es posible que en este viaje llegara hasta Praga, aunque es 
poco probable.

Desde la desaparición de Lutero, la región parecía aún menos segura 
que antes. No se sabía si pronto se desencadenaría algún tipo de con-
traataque papal o imperial contra los reformadores alemanes. Frente 
a esto, Bohemia ofrecía nuevas posibilidades, sobre todo por su larga 
historia de reforma religiosa. Los contactos de Müntzer en la Praga 
husita deben haberle dado una impresión favorable del clima allí, en el 
que una reforma profunda podría tener éxito, y a su regreso a Sajonia 
comenzó inmediatamente a organizar una «embajada» para ir a Praga. 
Llegó incluso a redactar un esbozo de proclama «a los concejales más 

3 Thma, vol. 2, p. 88; Matheson, op. cit., p. 33.



97Huyó como un archivillano

loables de todas las ciudades de Bohemia», presentándose como aliado 
en su lucha contra «la nefasta tiranía romana».4 

Tras su regreso de este primer viaje a Bohemia, Müntzer viajó a Els-
terberg, a unos veinticinco kilómetros al suroeste de Zwickau, donde 
su amigo Heinrich von Bünau, entonces párroco y archidiácono de 
la ciudad, atendió sus necesidades materiales inmediatas. Desde allí, 
a mediados de junio, Müntzer escribió a Markus Stübner, el antiguo 
alumno de Wittenberg que había conocido en 1518. Stübner, cuyo 
padre era propietario de los baños públicos de Elsterberg, acababa de 
regresar de Wittenberg. Melanchthon declaró en enero de 1522: «Tuve 
una disputa con este Markus hace seis meses, pero entonces no dijo 
nada sobre conversaciones con Dios».5 En su carta de junio, Müntzer 
se preguntaba por qué «Nikolaus no ha escrito ni ha vuelto».6 Se trata 
de un enigma. El Nikolaus en cuestión sería Storch y no hay indicios 
en los registros de que Storch hubiera abandonado Zwickau. El hecho 
de que no hubiera escrito a Müntzer no es necesariamente extraño, 
dado lo que sabemos de su relación; el hecho de que no hubiera «re-
gresado» de algún lugar resulta más intrigante. ¿Habría estado también 
en Wittenberg con Stübner? Como veremos, la pareja estuvo allí más 
tarde, en diciembre de 1521, para poner en aprietos a Melanchthon. 
Dondequiera que hubiera estado, Storch había perdido evidentemente 
contacto con Müntzer. Pero esta rápida pérdida de contacto es un indi-
cio más de que, a pesar de una convicción común, los dos hombres no 
eran en absoluto amigos cercanos.

Otro hombre con el que Müntzer se puso en contacto en ese mo-
mento fue Hans Lebe, «el bohemio» de Zwickau, que tenía un gran 
respeto por Müntzer. Me has pedido que vaya a verte», le respondió 
Lebe a Müntzer, «y es justo que te siga como un hijo, ya que respe-
to la ley de Dios, pero no puedo hacerlo en este momento».7 Luego 
prometió seguirle tan pronto como estuviera libre de sus otras pesadas 
responsabilidades, tales como «injuriar y avergonzar a los sacerdotes, 
que han tenido que aprender de alguien que nunca antes había tenido 

4 Thma, vol. 2, pp. 81-82.
5 Karl G. Bretschneider (ed.), Corpus Reformatorum, Halle, 1834, vol. 1, p. 533.
6 Thma, vol. 2, p. 84; Matheson, op. cit., pp. 31-32.
7 Thma, vol. 2, p. 86; Matheson, op. cit., pp. 32-33.



98 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

fe», una imagen gloriosa de cómo los laicos radicales de Zwickau abor-
daban bulliciosamente la tarea de la reforma. Lebe menciona a otros 
dos camaradas que también esperaban unirse a Müntzer: uno llamado 
Klapst —posiblemente bohemio— que habría sido útil como intérpre-
te, y «Hans de Freistadt», un pañero austriaco que había participado 
activamente en los recientes disturbios, logrando la loable hazaña de ser 
expulsado de Zwickau dos veces.8

Algo estaba sucediendo en Praga que provocó el viaje de Müntzer 
a Bohemia casi inmediatamente después del primero. Y, obviamente, 
había cierta urgencia. Como Müntzer explicó en su carta a Stübner, el 
viaje «no se puede retrasar más... Esté aquí mañana, porque tengo que 
discutir mucho con usted, para que Satanás no impida nuestro viaje». 
Aunque no está claro cuáles eran exactamente los acontecimientos que 
hacían tan urgente un viaje, sí sabemos que en Praga en ese momen-
to el movimiento radical husita estaba experimentando una especie de 
regeneración, sin duda en parte debido a los acontecimientos que esta-
ban teniendo lugar en la vecina Sajonia. Los husitas radicales, bajo el 
mando de Burian Sobek y Matej Poustevnik —el primero, licenciado 
en Wittenberg, que había hecho traducir al checo varios tratados de 
Lutero, y el segundo, un hombre de Žatec, ambos firmes defensores 
del utraquismo—, habían empezado a organizar una serie de reunio-
nes al aire libre y manifestaciones públicas que en el verano de 1521 
desembocaron en estallidos de iconoclastia, el asalto a monasterios y 
otras escenas tumultuosas. Pero el movimiento reformista de Bohemia 
estaba fracturado y dividido en facciones enfrentadas —conservadores 
y radicales, burgueses y plebeyos—, que competían por el poder. (Solo 
seis años más tarde, bajo el dominio de los Habsburgo católicos, se des-
mantelaría el poder de los husitas en Bohemia). Además, la sangrienta 
división entre husitas y taboritas seguía viva, mucho después de los 
grandes dramas de la Reforma bohemia de un siglo antes.

En esa misma carta a Stübner, Müntzer también se refiere a la re-
ciente muerte de su madre. También se conserva una carta un poco 
anterior y sin fecha, dirigida «a mi querido padre».9 La carta está escrita 

8 Véase Paul Wappler, Thomas Müntzer in Zwickau und die ‘Zwickauer Propheten’, 
Zwickau, 1908 (reimpreso Gütersloh, 1966), pp. 40-41.
9 Thma, vol. 2, p. 80; Matheson, op. cit., p. 22.



99Huyó como un archivillano

en un tono algo tenso; su padre (¿quizás su padrastro?) había intentado 
evidentemente negarle parte de la herencia de su madre: «No espera-
ba que te comportaras tan injustamente conmigo», comienza la carta, 
«como si fuera un bastardo de una puta o un pagano». Esto parece un 
poco fuerte, pero evidentemente Müntzer no tenía mucho respeto por 
un hombre que «durante mucho tiempo no había sido capaz de man-
tenerse a sí mismo... a pesar de lo que mi madre le trajo» —presumi-
blemente como parte de su dote matrimonial—. «Muchas personas de 
Stolberg y Quedlinburg me lo han dicho», le reprocha. Es probable que 
la carta contuviera muchas más reprimendas, pero el fragmento que se 
conserva, en un trozo de papel bastante descuidado, se interrumpe en 
mitad de la frase. En cualquier caso, parece que la queja sirvió de algo: 
en junio, el hijo casi desheredado pudo comunicar a Stübner que ahora 
le quedaban muchos enseres domésticos tras la muerte de su madre.

Concluidos los preparativos, Müntzer y Stübner partieron ha-
cia Praga en la segunda o tercera semana de junio. Las esperanzas de 
Müntzer de contar con un grupo más numeroso se vieron frenadas, 
ya que dos o tres de sus amigos de Zwickau se vieron inevitablemente 
retenidos (Lebe et al.). No obstante, ahora eran tres los viajeros, sien-
do el tercero el «criado» Ambrosius Emmen. Sabemos muy poco de 
Emmen. Aparece una o dos veces en la correspondencia de Müntzer, 
concretamente en una carta a Emmen en Allstedt, escrita en septiembre 
de 1524, en la que le pide que vaya a Mühlhausen y traiga consigo «a 
padre y al cerdito», una combinación interesante.10 Una carta bastante 
agitada de la madre de Emmen a su hijo, fechada en torno al otoño de 
1520, señala que Ambrosius, en contra de los deseos de su padre, había 
ido a la «escuela griega», muy probablemente la de Zwickau.11 Podría 
ser aquí donde Emmen y Müntzer entraron en contacto, ya que, para 
complementar sus ingresos en Zwickau, Müntzer había actuado como 
casero de algunos alumnos de la escuela. (Entre la colección de cartas 
de Müntzer, hay una de un proveedor de ropa de cama, en la que pone 
excusas bastante poco convincentes por la mala calidad de las sába-
nas entregadas para los inquilinos de Müntzer.12 De vez en cuando, la 

10 Thma, vol. 2, p. 347; Matheson, op. cit., pp. 120-121.
11 Thma, vol. 2, pp. 42-3; Matheson, op. cit., pp. 453-454.
12 Thma, vol. 2, pp. 62-5; Matheson, op. cit., p. 25.



100 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

vida mundana real asoma su temblorosa nariz por los archivos). Sin 
embargo, la familia de Emmen procedía de Jüterbog, por lo que otra 
posibilidad es que se conocieran de antes. Su contratación por parte de 
Müntzer se debió en parte a razones económicas (como la mayoría de 
las madres, la de Emmen estaba muy preocupada por la falta de dinero 
de su hijo: le envió 12 groses para su bolsillo), pero el hecho de que per-
maneciera como secretario y sirviente durante otros tres años más, en 
los buenos tiempos y en los malos, sugiere claramente que el joven Am-
brosius también era un admirador del entusiasmo religioso de Müntzer.

Müntzer se llevó consigo un breve documento manuscrito en el que se 
enumeraban una serie de puntos de importancia religiosa.13 No se trataba, 
en todo caso, de pensamientos propios de Müntzer: en realidad eran viñetas 
de la tesis de licenciatura presentada por Philipp Melanchthon, que databa 
de septiembre de 1519. ¿Qué hacía Müntzer con ellas? Lo más probable 
es que fueran una especie de pasaporte doctrinal para los intelectuales 
reformistas de Praga. No habría intentado hacerlas pasar por suyas; lo 
más plausible es que fueran tal y como se describen: «Cuestiones para 
que el maestro Thomas Müntzer las discutiera», y es posible que Stüb-
ner las adquiriera para Müntzer mientras estaba en Wittenberg. Pero 
al menos durante un par de semanas, este pasaporte pareció facilitar la 
entrada del grupo en los círculos teológicos de Praga.

Hay informes de que Müntzer predicó un sermón en Praga el 23 de 
junio, y dos semanas después, el 7 de julio, los alemanes se encontraron 
en una procesión celebrada en memoria de Jan Hus que, sin culpa suya, 
se convirtió en una asamblea alborotada. Durante los meses siguientes, 
posiblemente disfrazado de seguidor de Martín Lutero, pero sin duda 
como representante del movimiento reformista alemán, a Müntzer se 
le permitió predicar en diversas capillas e iglesias, incluso en la gran 
iglesia central de Týn. Al principio se alojaba en la universidad, lo que le 
daba acceso a ciertas audiencias y facilitaba acaloradas discusiones con 
los académicos; sin embargo, parece que fue expulsado de este cómodo 
alojamiento cuando las autoridades universitarias se dieron cuenta de 
que su huésped no era necesariamente un respetable «martiniano».

Por desgracia, tenemos pocos detalles de las actividades de 
Müntzer o Stübner en Praga. Un par de documentos bohemios 

13 Thma, vol. 1, pp. 409-10; Matheson, op. cit., pp. 352-353.



101Huyó como un archivillano

contemporáneos indican que Müntzer predicaba y oficiaba la misa 
—uno informaba de que distribuía el pan y el vino «en ambas clases, 
a ambos sexos».14 Una carta de Hans Pelt, escrita a Müntzer en sep-
tiembre de 1521,15 nos ofrece otro informe de segunda mano de lo 
que había estado sucediendo. Pelt había enviado inicialmente su carta 
a Zwickau, pero a su paso por Naumburg fue «devuelta al remitente» 
porque alguien allí sabía que Müntzer ya se había marchado a Praga. 
Pelt añadió una posdata y luego la envió a Praga; el servicio de correos 
puede haber sido lento, pero era eficaz. 

Escribe que un contacto (descrito en la carta como «este judío», po-
siblemente un colega en el comercio mercantil o de importación) le ha-
bía informado a Pelt que le había «visto a usted [Müntzer] recibir una 
espléndida bienvenida en Praga y que tenía dos bohemios eruditos con 
usted que le dicen a la gente [es decir, traducen] lo que usted dice sobre el 
Evangelio de Cristo». Pelt continúa escribiendo que entendió que «había 
mejores cristianos [en Praga] que aquí» y que quería saber más sobre las 
actividades de Müntzer allí. Compartimos su deseo, pero en vano. En 
una firma bastante conmovedora de la carta, Pelt escribe que «mi esposa y 
mis hijos le desean mil noches de paz» y advierte que «el judío» estaría de 
vuelta a Braunschweig en noviembre, por lo que Müntzer podría enviar 
una respuesta por él. No se conserva tal respuesta.

Lo que sí tenemos, y del propio Müntzer, es un notable escrito de 
noviembre de 1521, el llamado «Manifiesto de Praga». Esta fue la de-
claración más clara y completa de Müntzer de su teología hasta 1521, 
y se mantuvo así hasta mediados de 1523. Como tal, es esencial que lo 
examinemos con el fin de determinar cómo Müntzer veía la crisis de su 
época, y lo que pretendía hacer al respecto. Los próximos tres años de la 
vida de Müntzer no pueden entenderse sin este documento fundamental.

La obra nunca se imprimió. Solo se conservan cuatro versiones ma-
nuscritas, cada una diferente. Una de ellas lleva el título de «Protesta 
sobre la cuestión bohemia», pero la obra se conoce comúnmente con 
el título más llamativo de «Manifiesto de Praga». De las cuatro versio-
nes, la primera, fechada el 1 de noviembre, es un texto bastante bre-
ve en alemán; la segunda, fechada el 25 de noviembre, es una versión 

14 Thma, vol. 3, p. 105.
15 Thma, vol. 2, pp. 102-114; Matheson, op. cit., pp. 28-29.



102 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

alemana muy ampliada, que lleva el título antes mencionado; la tercera 
está en checo, y no lleva fecha; y la cuarta en latín, fechada simplemente 
«1521». Estas dos últimas son traducciones libres de la versión alema-
na más larga, aunque hay indicios razonables de que la versión latina 
precedió a todas las demás. La versión checa, manuscrita por Emmen, 
está incompleta en su mayor parte. Sin embargo, los trozos de papel 
en los que se escribieron son sugerentes: tanto el texto latino como el 
texto alemán más corto están colocados en hojas grandes: el latino mide 
unos 35 cm de ancho y 50 cm de alto, y el alemán más corto, unos 33 
cm por 43 cm. Esto ha llevado a especular sobre la posibilidad de que 
Müntzer pretendiera, emulando a Lutero y sus noventa y cinco tesis de 
Wittenberg, pegarlas en la puerta de una iglesia, aun cuando la propia 
acción de Lutero podría ser apócrifa. Desgraciadamente, dos cosas se 
oponen a esta idea: en primer lugar, la versión alemana está escrita en 
ambas caras del papel, lo que la hace un poco inconveniente para un 
cartel; en segundo lugar, la escritura habría sido extremadamente difícil 
de leer pegada en el exterior de una puerta. No es imposible que la ver-
sión latina o checa, o una copia de la misma, estuviera pegada, pero no 
existen pruebas concretas.

Tomaremos todas nuestras citas de la versión alemana más larga.16 
«Yo, Thomas Müntzer», comienza el texto:

Nacido en Stolberg y residente en Praga, la ciudad del querido y san-
to luchador Jan Hus, propongo llenar las resonantes y conmovedoras 
trompetas con la nueva alabanza del Espíritu Santo. Con todo mi co-
razón doy testimonio, quejándome amargamente a todas las iglesias 
de los Elegidos, y al mundo entero, dondequiera que llegue esta carta. 
Cristo y todos los Elegidos, que me conocen desde mi juventud, forta-
lecen tal resolución.

De inmediato, entonces, un recordatorio de la lucha de Hus, y una 
declaración directa de la propia posición, intenciones y creencias de 
Müntzer. Se presentaba a sí mismo como uno de los Elegidos de Dios, 
en la misma medida que Jesús y los Apóstoles, quienes también habían 
sido «Elegidos». Con su posición así fijada, pasa a acusar y exponer los 
errores de la Iglesia existente, en un lenguaje vívido:

16 Para el resto de citas del capítulo, véase Thma, vol. 1, pp. 418-427; Matheson, op. 
cit., pp. 362-371.



103Huyó como un archivillano

Me atrevo a declarar con sinceridad que ningún sacerdote ensimisma-
do ni ningún monje que proclame el espíritu ha sido capaz de mostrar 
la base de la fe ni en el más mínimo grado. Afirmo libre y enérgicamen-
te que no he oído a ningún doctor pedorro susurrar la menor fracción 
o rastro del orden de Dios y de todas las criaturas, y mucho menos 
proclamarlo en voz alta. Ni siquiera los cristianos más ilustres (me re-
fiero a los sacerdotes firmemente arraigados en el infierno) han tenido 
ni una sola vez un atisbo de la perfección total e indivisa de todo ello. 
Una y otra vez les he oído recitar meras Escrituras que astutamente 
han robado de la Biblia como rencorosos ladrones y horribles asesinos.

Este párrafo recuerda las anteriores «Proposiciones de Egranus» de 
Müntzer, donde condenaba el uso de la creencia objetivada —las 

Parte de una panorámica de Praga, realizada en 1606 por Johannes Wechter. La iglesia 
de Týn es el edificio de dos torres que aparece a la derecha. 

Metropolitan Museum, Nueva York (Open Access Public Domain)



104 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Escrituras— como sustituto del espíritu vivo y subjetivo. Las enseñan-
zas de la antigua Iglesia, la imposición de sus propias doctrinas estériles 
sobre el pueblo en detrimento de las fuerzas progresistas y de la creen-
cia en desarrollo, había sido una parte integral de su régimen opresivo 
«porque niegan que el espíritu [de Dios] habla con la gente».

Tal crítica a la Iglesia no era un mero desacuerdo o disputa teológi-
ca. Müntzer dejó muy claro que la degradación de la Iglesia papal había 
llevado a una crisis global de proporciones apocalípticas, en la que solo 
los Elegidos podrían cambiar el curso de la historia.

Dios derramará su ira insuperable sobre tales hombres orgullosos y de 
madera, impermeables a todo bien, Tito 1:7, pues niegan la curación 
básica de la fe... Sí, no son insignificantes, son mil veces malditos vi-
llanos que han existido en todo el mundo desde el principio, aquí para 
atormentar a la pobre gente que queda así tan sumida en la ignorancia.

Los «pobres» —y no se trata de un término sociológico, sino que debe 
entenderse como «los pobres de espíritu», aunque, en términos prác-
ticos, se trataba precisamente de los pobres y las clases bajas— habían 
sido mantenidos en una ignorancia mortal por la Iglesia; en el Apoca-
lipsis, serían condenados a menos que los Elegidos pudieran reeducar-
los en la verdadera fe.

La palabra «arm» (pobre) en alemán tiene el mismo doble signifi-
cado que en español: o carente de dinero o posesiones, o carente de 
buena fortuna o espíritu. En los escritos de Müntzer encontramos que 
el adjetivo se aplicaba no solo a las personas, sino también (y de hecho 
más) al «cristianismo», la religión y la Iglesia; y en estos casos, clara-
mente, se ajustaba el segundo significado: el cristianismo se encontraba 
en un estado lamentable. Por lo tanto, debemos tomar con cierta cau-
tela cualquier mención de «pobre hombre» o «pobre pueblo». Según el 
contexto, el adjetivo puede tener uno u otro sentido, o ambos.

Müntzer desarrollaría este tema de la reeducación en años posterio-
res, pero en Praga, en 1521, se contentó con describir únicamente la 
educación de los Elegidos:

Allí donde la semilla cae en buena tierra, es decir, en el corazón que está 
lleno del temor de Dios, ese es entonces el papel y el pergamino sobre 



105Huyó como un archivillano

el que Dios escribe la verdadera palabra espiritual, no con tinta, sino 
con su dedo vivo... Y no hay testimonio más cierto que pruebe la Biblia 
que la palabra viva de Dios, que el Padre habla al Hijo en el corazón de 
los hombres. Todos los Elegidos pueden leer esta palabra.

Dios habla directamente a su pueblo elegido. No es necesaria la me-
diación de eruditos o sacerdotes. El dedo de Dios escribe en el espíritu 
individual de los Elegidos. Y los condenados son aquellos que son inca-
paces, ya sea por mala educación o por actitud, de escuchar esta comu-
nicación directa de Dios. El pueblo de Dios no tiene que ser erudito o 
bien leído para oír la Palabra, solo debe estar preparado por medio de 
un proceso místico de «vaciamiento». El espíritu del individuo quedaba 
así liberado del poder de la Iglesia.

Los Elegidos debían reeducar al pueblo explicando la Biblia según 
sus propias experiencias espirituales; la mera creencia impuesta no es 
educación. «Pero no desespero del pueblo», escribe Müntzer:

¡Oh, vosotros, pobrecitos y lastimosos, qué sedientos estáis de la pala-
bra de Dios! Porque está muy claro que nadie, o casi nadie, sabe a qué 
atenerse ni a qué grupo unirse... En ellos se cumplió la profecía de Jere-
mías: «Los niños piden pan y nadie se lo da»... ¡Ay, ay! ¡Nadie se lo da! 
Había muchos pillos avaros que arrojaban ante la gente pobre, pobre, 
pobre, los textos papistas e inexpertos de la Biblia, como quien echa 
pan a los perros. Pero no se los dieron en el conocimiento del Espíritu 
Santo, es decir, no abrieron su entendimiento... Son como la cigüeña 
que pesca ranas en los prados y pantanos y luego se las da crudas a sus 
crías en el nido. Así son también los sacerdotes usureros y ladrones de 
diezmos, que se tragan las palabras muertas de las Escrituras y luego 
vomitan la letra y la fe inexperta (que no vale ni un piojo) sobre la 
pobre, pobre gente. 

A este torpe método de adoctrinamiento se oponía el método del ini-
ciado electo, que consistía en impartir conocimientos a partir de la ex-
periencia vivida. Nótese también el optimismo en la visión de Müntzer 
sobre el estado actual del cristianismo: «No desespero de la gente». Po-
dría decirse que esas palabras dirigieron su vida durante los siguientes 
cuatro años. La gente común requería liderazgo. Como Müntzer escri-
be: «El oficio del verdadero pastor es conducir a todas las ovejas hacia 
allí y refrescarlas con la voz viva, porque el conocimiento de Dios es 



106 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

enseñado por un maestro». Una y otra vez, Müntzer vuelve a la oposi-
ción básica de sujeto y objeto, de experiencia viva subjetivada y creencia 
objetivada informada, destacando la primacía de la primera en toda su 
independencia:

Afirmo y juro por el Dios vivo: quien no oye la verdadera palabra viva 
de Dios de la boca de Dios, y no distingue entre Biblia y Babel, no es 
más que una cosa muerta. Pero la palabra de Dios, que penetra en el 
corazón, en el cerebro, en la piel, en el pelo, en los huesos, en la médu-
la, en el jugo, en la fuerza y en el poder, debe llegarnos de otra manera, 
y no como balbucean nuestros necios y escrotales doctores.

Aquí la oposición es entre «voz viva» y «palabra muerta», presente y 
pasado. Esta oposición fue la dialéctica más básica en el pensamiento 
de Müntzer, y de ella se puede rastrear gran parte de su otra filosofía. 
Reflejaba, de forma distorsionada, la necesidad de la época de un nuevo 
conjunto de ideas, ideas que no fueran hijas de una época de explota-
ción y opresión, que permitieran asimilar la experiencia inmediata y 
nueva para deshacerse de todas las cargas del pasado.

La ira de Müntzer contra los sacerdotes y académicos («schrifft-geler-
ten», los eruditos en las Escrituras) era bastante desinhibida; les atacaba 
por sus doctrinas, utilizando palabras absolutamente calculadas para 
ofender:

¡Ay, ay de los predicadores que enseñan como Balaam, que hablan la 
palabra por el hocico, pero cuyos corazones están a más de mil veces 
mil millas de distancia... No sería una gran maravilla si Dios nos llevara 
a todos, Elegidos y condenados juntos, al polvo y a la ruina en cuerpo 
y alma con un Diluvio mucho peor que el anterior. […] Todas las otras 
naciones llaman a nuestra fe una burla: y nosotros les hemos dado 
una respuesta desde nuestro gallinero, garabateando orgullosamente 
grandes libros llenos de borrones y tachaduras, diciendo: hemos escrito 
esto y aquello en nuestra ley, y Cristo dijo esto, Pablo escribió aquello, 
el Profeta predijo tal y tal, tal y tal fue decretado por la madame (en el 
burdel), la Santa Iglesia, oh sí, el Santo Nerón, nuestro papa de madera 
y orinal en el depósito de carbón romano, ha ordenado tal y tal gran 
cosa, y en verdad ha enviado una excomunión que, como nuestros pe-
queños doctores de paja nos dicen, no puede ser ignorada por el bien 
de nuestra conciencia.



107Huyó como un archivillano

Müntzer, en un lenguaje bastante extraordinario, opone su principio 
básico a todos los abusos y juicios monolíticos de la Iglesia romana: 
todas las doctrinas aceptadas, todos los libros de los escolásticos, el de-
recho canónico y las bulas no eran nada al lado de la experiencia viva y 
perpetua de la fe. Müntzer, al igual que Lutero, creó el sacerdocio del 
laico, pero fue un paso más allá: al sacerdocio del laico sin formación y 
la libertad de opinión para todos. Y cualquier fracaso en este ajuste de 
cuentas con el pasado, insistía, conduciría al castigo apocalíptico.

Pero Müntzer veía claramente una esperanza para el futuro:

Toda maldad debe ser expuesta a la luz urgentemente. ¡Ay, cuán fétidas 
son las manzanas podridas! ¡Ay, qué fétidos son los Elegidos! ¡El tiempo 
de la cosecha ha llegado! Para esto, Dios me ha enviado a su cosecha. 
He afilado mi hoz, pues mis pensamientos están ávidos de verdad y mis 
labios, mi piel, mis manos, mis cabellos, mi alma, mi cuerpo y mi vida 
maldicen a los infieles.

Termina con un aviso y una predicción firme:

Quien desprecie este consejo ya está en manos de los turcos. Y entonces 
reinará el furor del verdadero Anticristo, que es el verdadero adversario 
de Cristo; Cristo entregará en breve el reino de este mundo a sus Elegi-
dos para toda la eternidad.

La firma es la siguiente: «Thomas Müntzer no desea rezar a un Dios 
mudo, sino a un Dios que habla». 

Así pues, las máximas básicas de este documento notable son: que la 
fe no proviene de la lectura de las Escrituras o de los libros de eruditos 
profesores de teología, sino de una experiencia real y viva «escrita en 
el corazón»; que la adquisición de esta voz viva, o palabra, no es una 
experiencia fácil, sino más bien amarga y dolorosa; que el sufrimiento 
de la creencia solo puede tener lugar en las almas de aquellos que tienen 
el «temor de Dios», lo que permite a los Elegidos comunicarse directa-
mente con Dios; y que la crisis en la Iglesia había llegado ya a tal punto 
que un acontecimiento apocalíptico era prácticamente seguro. Por últi-
mo, la conclusión práctica que se extraía de todo esto —aunque el pro-
pio Müntzer no lo afirmara expresamente— era que los Elegidos de-
bían despojar de todo poder al aparato religioso centralizado (el orinal 



108 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

en la carbonera), a su apoyo académico (el gallinero lleno de mierda de 
gallina) y a la corte papal (el burdel con sus cortesanas). Frente a todo 
esto se alzaría el pueblo llano, los miembros de los Elegidos y las masas 
hasta ahora ignorantes, una fuerza combinada con una justificación 
definitiva para sus aspiraciones sociales y políticas.

Por desgracia, ya fuera como resultado de sus enseñanzas o simple-
mente porque, al predicar, atrajo la atención de las autoridades, Müntzer 
tuvo que abandonar la ciudad tan pronto como puso por escrito sus 
pensamientos. Hubo informes de que había sido puesto bajo arresto 
domiciliario, o encarcelado durante cuatro días, o que había huido o 
había sido expulsado. Stübner informó más tarde, en diciembre, de que 
habían sido apedreados y obligados a huir. (Mejor eso que ser defenes-
trado, quizás). Pero Müntzer bien pudo haber decidido por sí mismo 
que no tenía sentido permanecer en Praga, ya que no estaba llegando a 
ninguna parte en su misión. Sea como fuere, lo cierto es que la facción 
radical de la ciudad había perdido mucho terreno y Müntzer había 
construido sus esperanzas sobre ese terreno.

Desde Praga no había otro lugar adonde ir que a Alemania. Müntzer 
se había mantenido informado de los acontecimientos allí a través de su 
amigo Hans Pelt, quien informó sobre el Edicto de Worms que había 
condenado a Lutero y prohibido la impresión de sus obras. Müntzer 
era, por lo tanto, muy consciente de los peligros que implicaba el regre-
so y las oportunidades que ofrecía.

Y para Alemania fueron. Stübner probablemente se dirigió directa-
mente a Zwickau y allí se reunió con Storch, antes de que ambos partie-
ran hacia Wittenberg para inquietar a Melanchthon. Es poco probable 
que esto fuera sugerido por Müntzer, quien, como parece quedar claro 
en su «Manifiesto», prácticamente había descartado cualquier coopera-
ción con los académicos de Wittenberg.

El propio Thomas regresó a Turingia, probablemente en compañía del 
joven Ambrosius. Pero, por el momento, se había quedado sin opciones.



109

Satanás fue expulsado y vagó por el desierto durante un 
año o tres, buscando descanso pero sin encontrarlo.

Martín Lutero (1524)

Mientras Müntzer estaba lejos, en Bohemia, la situación en Wittenberg 
se había caldeado de una manera claramente radical.1 Lutero había esta-
do encerrado en Wartburg desde principios de mayo de 1521 y, aunque 
seguía por carta el progreso del movimiento reformista, no pudo evitar 
todo tipo de acontecimientos cuestionables. El día a día del movimiento 
de Wittenberg estaba ahora en manos de Melanchthon y Justus Jonas. 
A partir de octubre, los acontecimientos en la ciudad se intensificaron 
rápidamente. A principios de ese mes, Lutero anunció que ya no cele-
braría misas privadas. A este anuncio le siguió una campaña en Witten-
berg para empezar a celebrar la misa al estilo utraquista, ofreciendo tanto 
vino como pan a los laicos como símbolo de su igualdad con el clero. A 
mediados de octubre, Karlstadt, aprovechando la oportunidad de lide-
rar el movimiento reformista, presidió una comisión de miembros de la 
Iglesia y la universidad en Wittenberg para debatir en público y acordar 
importantes reformas de la misa. Mientras tanto, en el claustro agusti-
no de la ciudad, el monje Gabriel Zwilling se dedicaba enérgicamente 

1 Para más información sobre los acontecimientos de Wittenberg en 1521 y 1522, véase 
N. Müller, Die Wittenberger Bewegung 1521-1522. Archiv für Reformationsgeschichte, vols. 
6 y 7, Leipzig 1908; James S. Preus, Carlstadt’s Ordinaciones and Luther’s Liberty, Cam-
bridge (ma), 1974; Mark U. Edwards, Luther and the False Brethren, Stanford, 1975; 
Lyndal Roper, Martin Luther: Renegade and Prophet, Londres, 2016 [ed. cast.: Martín 
Lutero. Renegado y profeta, trad. Sandra Chaparro Martínez, Madrid, Taurus, 2017].

Capítulo 5

Satán vagó por el desierto.
Erfurt, Nordhausen y Halle (1522-1523)



110 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

a animar a sus compañeros monjes a abandonar su vocación y dedicarse 
a un oficio útil. Estos acontecimientos fueron muy mal recibidos por 
el príncipe elector, Friedrich el Sabio, quien, aunque se había jugado el 
cuello por Lutero, no estaba a favor de nada que pudiera agraviar a su 
primo, el duque católico Georg o, de hecho, al Emperador. Sin embar-
go, el movimiento reformista estaba entrando en una fase que no podía 
detenerse tan fácilmente. Los cambios propuestos en la misa obtuvieron 
un amplio apoyo y, a principios de diciembre, los estudiantes y el pue-
blo —acostumbrados a los disturbios a favor y en contra de las reformas 
desde el verano de 1520— interrumpían las misas celebradas a la antigua 
usanza. Se burlaban de los sacerdotes, los amenazaban, los apedreaban 
y volcaban los altares. El 25 de diciembre, la situación llegó a un punto 
crítico cuando Karlstadt, que ya había asumido el liderazgo efectivo de las 
reformas de Wittenberg, celebró una misa evangélica pública, recitando 
los sacramentos en alemán y ofreciendo pan y vino. 

Lutero había visitado en secreto Wittenberg en los primeros días 
de diciembre —de hecho, estuvo allí mientras se interrumpían las mi-
sas— y declaró que lo que se estaba haciendo en la ciudad contaba con 
su plena aprobación. Sus únicas dudas fueron expresadas en una carta 
abierta, una Sincera exhortación a todos los cristianos para que se guarden 
de la insurrección y la rebelión, en la que advertía a sus seguidores que 
no fueran demasiado lejos para no forzar a las autoridades papales a 
tomar medidas opresivas; si bien no llegó a condenar las reformas que 
se estaban llevando a cabo. En enero de 1522, los cambios avanzaban, 
por tanto, inexorablemente. Karlstadt se desposó y se casó rápidamen-
te, mudándose a una casa en la ciudad, todo ello con la aprobación de 
Lutero. El 11 de enero, los monjes agustinos liderados por Zwilling 
destruyeron imágenes y altares en su propia capilla; el 24 de enero, 
el consejo de la ciudad promulgó la «Ordenanza de Wittenberg», que 
aprobaba la reforma de la misa, promovía la iconoclastia, abolía la men-
dicidad, cerraba el burdel de la ciudad y establecía un «cofre de pobres» 
financiado por las aportaciones religiosas que habían sido interrumpidas. 
Este programa fue elaborado conjuntamente por el consejo, Karlstadt y 
otros reformadores. A principios de febrero, la gente de la ciudad destru-
yó altares e imágenes en varias iglesias.

En medio de todo esto, aparecieron los tres profetas de Zwickau y 
crearon una nueva crisis a los dirigentes.



111Satán vagó por el desierto

🙝

La delegación de Zwickau estaba formada por Storch, Stübner y un 
hombre llamado Thomas Drechsel, del que sabemos muy poco, aparte 
de que era un tejedor instruido como Storch. Stübner acababa de re-
gresar de Bohemia y probablemente se había encontrado con Storch en 
Zwickau. Los tres tenían buenas razones para acudir a Wittenberg, no 
solo por las radicales reformas que allí se estaban llevando a cabo, sino 
también porque Storch y sus compañeros más cercanos se habían visto 
obligados a abandonar Zwickau.

Los problemas en Zwickau no habían cesado con la marcha de 
Müntzer en abril de 1521 y solo se frenaron finalmente gracias a un 
duro trabajo por parte del ayuntamiento y las autoridades sajonas. En 
mayo de 1521, un clérigo fue perseguido por las calles cuando se di-
rigía a misa temprano y el sacerdote reformador Nikolaus Hausmann 
fue acusado públicamente de ser demasiado blando. En noviembre, el 
duque Georg informó al duque Johann de que «en Zwickau apedrea-
ron a un sacerdote que llevaba el Santísimo Sacramento» y de que «allí 
hay rufianes que no creen en nada, sino que se imaginan que cuando 
mueren, mueren también el cuerpo y el alma».2 Sin duda, se trataba de 
un comportamiento rufianesco, y Georg sospechaba que Lutero estaba 
detrás de todo ello. En diciembre, sin embargo, las autoridades habían 
conseguido ordenar a todos los storchistas que se sometieran a un de-
bate teológico; Storch y su círculo íntimo se negaron a acatar la orden 
y abandonaron la ciudad.

El 26 de diciembre, los tres llegaron a Wittenberg. Storch y Drech-
sel comenzaron a frecuentar las posadas y casas de las clases bajas y a di-
rigir «sermones de esquina». Stübner ya era conocido de Melanchthon, 
y se presentó en su casa, donde examinó el estudio y comentó, con un 
poco de sorna, que «aquí hay muchas Biblias, pero solo por fuera, no 
por dentro, en el alma». Al día siguiente, Melanchthon entró en pá-
nico; escribió una carta a Friedrich el Sabio, pidiéndole consejo sobre 
cómo tratar a los «profetas de Zwickau».

2 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, dos 
volúmenes, Leipzig 1905/1917 (reimpreso en Colonia/Viena, 1985), vol. 1, p. 210 (en 
lo sucesivo citado como «abkg»).



112 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Georg Spalatin fue enviado para solucionar el problema; llegó el 29 
de diciembre. Spalatin era el secretario y capellán de Friedrich de Sa-
jonia y el hombre preferido para las negociaciones entre el príncipe 
elector y Wittenberg. Durante los tres días siguientes, Spalatin se reu-
nió con Melanchthon, otros dos importantes reformadores —Martin 
Borrhaus (alias «Cellarius») y Nikolaus von Amsdorf, canónigo de Wit-
tenberg—, así como los propios «profetas». El principal argumento de 
Spalatin contra los tres radicales era que la situación en Wittenberg, ya 
de por sí inestable, podría descontrolarse si se daba demasiada credibi-
lidad a Storch y Stübner. Durante las reuniones se supo que la primera 
reacción de Amsdorf había sido similar a la de Melanchthon. En un 
principio había instado a Spalatin a tomarse el asunto muy en serio, 
advirtiéndole de que «Se trata verdaderamente de un asunto que no se 
debe despreciar. El día del Señor está cerca, cuando el Hombre de Peca-
do y el Hijo de la Perdición serán revelados. Porque nosotros somos los 
que hemos llegado al fin del mundo».3

Sin embargo, al final de una agotadora sesión con Spalatin, Amsdorf 
había cambiado de opinión y ya no estaba dispuesto a escuchar a los 
radicales. Melanchthon también cambió un poco su postura y decla-
ró (de forma poco sincera) que «no me conmovían especialmente sus 
afirmaciones sobre la revelación divina y demás... Pero la cuestión del 
bautismo me interesaba».4 Se trataba de una retractación bastante rá-
pida de su entusiasmo anterior y no deja de ser significativo que la 
cuestión del bautismo hubiera sido debatida por Stübner, mientras que 
Storch se había centrado en la revelación; al fin y al cabo, Stübner era 
el académico formado en Wittenberg, hablaba el mismo idioma que 
Melanchthon, y el rito bautismal ocupaba un lugar destacado en la 
agenda de los reformadores.

El 13 de enero de 1522, Lutero ya se había enterado de la llegada de 
los «profetas»; escribió a Melanchthon aconsejándole:

Los espíritus deben ser probados. Si no podéis probarlos... posponed 
el juicio... Preguntad si han experimentado la angustia espiritual y el 

3 Melanchthon en Karl G. Bretschneider (ed.), Corpus Reformatorum, Halle, 1834, 
vol. 1, p. 515.
4 Melanchthon en Bretschneider, Corpus Reformatorum..., vol. 1, p. 534.



113Satán vagó por el desierto

nacimiento divino, la muerte y el infierno. Si oís que todas sus expe-
riencias son agradables, tranquilas, devotas... entonces no los aprobéis.5

En este punto, Lutero se inspira en las ideas de Tauler y de la Theolo-
gia Deutsch, ideas que claramente no había abandonado. En su carta 
también aborda el bautismo infantil y la controvertida cuestión de si 
la fe puede ser rociada sobre los bebés, y se define claramente sobre la 
cuestión. «¿Quién puede ver la fe? Presentar a un niño para el bautis-
mo no es otra cosa que ofrecerlo a Cristo». Su argumento, como el de 
muchas otras posturas suyas sobre sacramentos y tradiciones religiosas, 
era que si alguna práctica no se negaba expresamente en las Escrituras, 
debía continuar. 

Aunque nuestro conocimiento de las creencias de Storch y Stübner 
es escaso, la verdadera importancia de su visita a Wittenberg reside en 
el momento en que se produjo. Los acontecimientos en la ciudad en di-
ciembre de 1521 parecían dirigirse inexorablemente hacia una solución 
radical y la intervención de los tres «profetas» solo habría dado ánimos a 
Karlstadt, lo que a su vez contribuyó a la decisión de Lutero de regresar 
a Wittenberg a principios de marzo de 1522.

La Ordenanza emitida por el consejo municipal el 24 de enero, 
aunque popular entre los laicos, provocó división entre los académicos. 
La Ordenanza otorgaba autoridad legal a una serie de reformas que ya 
habían sido instituidas por Karlstadt, con el apoyo entusiasta de mu-
chos de los ciudadanos y del alumnado. Pero desafiaban la autoridad 
política establecida. Presionado, Melanchthon empezó a exponer argu-
mentos para revocar o retrasar las innovaciones propuestas. A mediados 
de febrero, Friedrich de Sajonia dejó clara su oposición a la Ordenanza, 
viendo en ella un precedente político para delegar en la ciudad decisio-
nes importantes del príncipe. Él mismo se encontraba bajo la presión 
de los gobernantes imperiales, que habían emitido un mandato a finales 
de enero que ilegalizaba de hecho todas las reformas eclesiásticas. Final-
mente, las reformas más radicales empezaron a aplazarse. A mediados 
de febrero se llegó a un acuerdo de compromiso por el que se establecía 
una moratoria en los cambios; como resultado, Karlstadt se quedó en la 
estacada, con «la cabeza en la soga», como diría más tarde.

5 Martín Lutero, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo sucesivo, citado como 
«wa»), Briefe, vol. 2, pp. 424-7.



114 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

A principios de marzo, por iniciativa propia, Lutero salió de Wartburg. 
Se han propuesto distintas teorías sobre su regreso en ese preciso mo-
mento, la menos caritativa sugiere que simplemente quería recuperar 
para sí el liderazgo del movimiento reformista. Tal vez, igual de simple, 
había captado el fuerte mensaje de desaprobación de Friedrich y vio 
que solo él podía reconducir el movimiento.

A su regreso a la amenazada ciudad de Wittenberg, Lutero se en-
frentó a dos tareas. La primera fue ejecutar la decisión de Friedrich de 
revocar la Ordenanza. Bajo la supervisión de Lutero, se reinstauraron 
las imágenes, se abandonaron las prácticas utraquistas y los servicios 
se celebraron a la antigua usanza, con los ornamentos adecuados y el 
uso del latín. Al hacerlo, Lutero se alejó rápidamente de las mismas 
posiciones que había estado promoviendo solo dos meses antes. Ahora 
insistía en que «los débiles» no debían ser empujados desordenadamen-
te hacia la reforma, sino que debían ser guiados lenta y suavemente. Al 
hombre con la cabeza en la soga, Karlstadt, se le prohibió predicar en 
ningún sitio y se le apartó rápidamente de cualquier cargo en el que 
pudiera causar daño. En mayo, el autoproclamado comité de censura 
de Wittenberg llegó a destruir el tratado de Karlstadt contra el Dr. 
Hieronymus Dungersheim von Ochsenfart, profesor de teología en 
Leipzig y feroz crítico católico de Lutero. (Este hombre de nombre tan 
espléndido y sonoro es una sombra fugaz en la biografía de Müntzer: de 
1501 a 1505 fue párroco de la Marienkirche de Zwickau, quince años 
antes que Müntzer; a finales de 1525 se presentó en Mühlhausen para 
supervisar el restablecimiento de las ceremonias papales).6

La otra tarea de Lutero fue entrevistar a Stübner y Drechsel. El 17 
de marzo, le escribió a Hausmann en Zwickau para decirle que «los 
“profetas” que vinieron de su ciudad están... preñados de monstruo-
sidades que no me gustan... su espíritu es extremadamente engañoso 
y manipulador».7 Para confirmar esta creencia, convocó a Stübner a 
una reunión a finales de marzo, informándole luego de que «he echado 
un vistazo a estos nuevos profetas y he encontrado que, en su sabidu-
ría, Satanás se ha cagado encima».8 Este resumen un tanto tosco de 

6 Allgemeine Deutsche Biographie, Leipzig, 1877, vol. 4, p. 474.
7 wa, Briefe, vol. 2, pp. 474-5.
8 wa, Briefe , vol. 2, p. 493.



115Satán vagó por el desierto

la entrevista se amplió algunos años más tarde con comentarios sobre 
aquella cena, en el sentido de que Stübner había hablado en términos 
taulerianos del camino hacia la fe, de forma muy parecida a como lo 
hizo Müntzer; cuán exacto es esto es algo que ahora no podemos saber.9 
Pero Stübner pronto hizo las paces con Wittenberg y no causó más 
problemas.

En abril le tocó el turno a Drechsel, pero este arruinó su credibili-
dad al hablar de una pequeña nube que había visto en el cielo al entrar 
en Wittenberg, aduciéndola como prueba de sus revelaciones de Dios. 
Finalmente, en septiembre, Storch fue llevado ante Lutero para hablar 
sobre el bautismo. Despedido rápidamente, vagó de ciudad en ciudad 
antes de verse implicado en disturbios en el sur de Alemania en 1524 y 
1525. Murió, por lo que se sabe, en Zwickau alrededor de 1536.

Friedrich el Sabio, grabado de Alberto Durero, 1524.
Rijksmuseum, Ámsterdam (CC0 1.0 Universal)

9 wa, Tischreden, vol. 3, p. 14.



116 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

A pesar de estos golpes rápidos y decisivos contra el ala más radical del 
movimiento de Wittenberg, Lutero se vio obligado, durante una gran 
gira por su principado, a pasar varios días en la propia Zwickau, del 28 
de abril al 2 de mayo de 1522, en un intento de reparar el daño infligido 
por Müntzer, Egranus y Storch al movimiento reformista. Pero a pesar 
de cierto éxito en la tarea, los radicales no desaparecieron de la ciudad.

Los primeros meses de 1522 fueron sin duda el punto de inflexión 
para Lutero, el momento en que abandonó toda idea de reformar la 
Iglesia desde abajo o de dar rienda suelta a ideas radicales. En su lugar, 
optó por poner las reformas en manos de la autoridad civil y asegurar-
se de que contaba con el apoyo de al menos una rama de la Casa de 
Sajonia. Se podría argumentar que se trató de un caso de realpolitik, es 
decir, que reconoció que Wittenberg era un lugar demasiado pequeño 
para poder sostener reformas radicales durante mucho tiempo.10 Sin 
embargo, en aquel momento, para personas como Karlstadt y Müntzer, 
se parecía mucho a una traición.

Para Müntzer, 1522 fue un año de vagabundeo, pero, como de 
costumbre, no hay pruebas concluyentes sobre la ruta y el calendario 
exactos de sus viajes. Es posible que estuviera en Wittenberg en enero, 
aunque las pruebas son en el mejor de los casos escasas.11 No obstante, 
podemos establecer al menos un itinerario provisional. Su embajada a 
Praga fracasó, al igual que la de Stübner a Wittenberg. Después de dos 
intentos infructuosos de influir en el curso del movimiento reformista, 
el problema inmediato de Müntzer a finales de 1521 era encontrar un 
hogar para el invierno. Su primera escala habría sido Jena, para visitar 
a su contacto, el magistrado Michael Ganssau. Cómo conoció a Ganssau 
sigue siendo un misterio. No es imposible que se conocieran en Leipzig 
—Ganssau se había graduado en la universidad en 1505, el año an-
tes de que Müntzer se matriculara—; o quizás Müntzer había estado 
en Jena durante uno de esos primeros periodos «perdidos» de su vida; 
pero evidentemente se conocían lo suficiente como para que Müntzer 
le confiara su colección de cartas el junio anterior, justo antes de partir 
hacia Praga. La posesión más preciada de Müntzer a lo largo de su vida 

10 Véase Roper, Martin Luther..., p. 237.
11 Véase Ulrich Bubenheimer, Wittenberg 1517-1522: Diskussions, Aktionsgemeinschaft 
und Stadtreformation, ed. Th. Kaufmann y A. Zorzin, Tubinga, 2023, pp. 73-77.



117Satán vagó por el desierto

fue su bolso lleno de cartas. Y fue la posesión de un fajo de estas cartas 
lo que traicionó su identidad después de la fatídica batalla de Franken-
hausen cuatro años más tarde, en 1525. 

La carencia de hogar de Müntzer reforzó su creencia de que era 
uno de los Elegidos. Detrás de todas sus acciones y escritos había un 
deseo muy real de forzar cambios. Estaba convencido de que vivía en 
una época de gran crisis existencial para la humanidad, que la ira de 
Dios se derramaría sobre el mundo, y que él, junto con los otros Ele-
gidos, tenía que preparar el terreno para este acto final. Pero al mismo 
tiempo debió sentir que estaba casi solo en sus creencias. A pesar 
del alentador apoyo de Zwickau y de la cálida acogida inicial de los 
radicales de Praga, las cosas no habían ido como él esperaba. Las cru-
zadas evangélicas no funcionaron. Había regresado a tierras alemanas, 
donde el futuro del movimiento reformista corría verdadero peligro. 
Y no tenía trabajo ni hogar. Otros hombres podrían haberse dado por 
vencidos, encontrar un lugar seguro dentro de las instituciones de la 
Iglesia y esperar a ver cómo caían los dados de la historia. Müntzer 
hizo lo que era la siguiente mejor opción: se dedicó a buscar trabajo, 
pero con la esperanza de continuar su labor reformadora. Su primera 
tarea al llegar a Sajonia fue sentarse y escribir cartas a todos sus con-
tactos en el centro y sur de Alemania, pidiéndoles recomendaciones 
para puestos adecuados. 

Y poco a poco fueron llegando las respuestas. En una carta fechada 
el 25 de enero de 1522, su amigo Franz Günther (ahora en Lochau, 
donde se encontraba el principal castillo del príncipe Friedrich) seña-
laba que Müntzer había sido expulsado de Bohemia y que «dicen que 
ahora vives en Turingia».12 La fuente de información de Günther era 
Spalatin, que para entonces ya había hablado con Stübner. Desgracia-
damente, Turingia es un región grande y no sabemos desde que lugar 
se habla aquí.

En otra carta, fechada a finales del mes anterior, un grupo de mon-
jes benedictinos disidentes de Petersberg, cerca de Erfurt, escribieron 

12 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como 
«Thma»; véase Bibliografía para más detalles), vol. 2, pp 116-125; The Collected Works 
of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, citado como «Matheson»), pp. 
41-2.



118 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

a Müntzer describiendo una «gran disensión» en su monasterio y una 
fuerte controversia sobre sus cartas.13 Dos de estos monjes, Gentzel y 
Goldschmidt, eran naturales de Stolberg, y es posible que conocieran 
personalmente a Müntzer desde su juventud; Goldschmidt era eviden-
temente un hombre descontento, ya que en 1527 se vio obligado a 
hacer un largo «juramento de tregua» tanto con su monasterio como 
con la ciudad de Erfurt.14 Su carta indica que Müntzer ya había estado 
en contacto con los monjes, muy probablemente tras la oferta de un 
puesto en el monasterio enviada a Zwickau en el verano de 1520. Sin 
duda había acudido desesperado a esa oferta aún abierta. Y tuvo suer-
te, pues los monjes le ofrecieron un puesto de maestro, con «gastos y 
manutención cubiertos, de hasta treinta florines». ¿Estaban realmente 
autorizados a hacerlo? Parece que se discutió mucho con el abad sobre 
la conveniencia de invitar a un reformador.

No sabemos si Müntzer aceptó la oferta de los monjes, pero parece 
posible que se quedara en Erfurt, aunque fuera por poco tiempo. A 
finales de marzo, escribió una carta crucial a Melanchthon, a la que se 
adjuntó una posdata. «No preguntes por el dios de Ecrón, tu Lang», 
escribió Müntzer, «porque es despreciable, ha perseguido al siervo del 
Señor con su orgullo inmortal».15 Ecrón era una gran ciudad filistea, 
su dios no era otro que Belcebú; Johann Lang, por otro lado, era el 
representante de Wittenberg en Erfurt. Que Müntzer hable así de Lang 
sugiere que este había urdido de algún modo su salida forzosa de Er-
furt y el «tu» sugiere que Müntzer era consciente de la hostilidad de 
Wittenberg y, por tanto, del destino de la iniciativa de Stübner. En la 
época de esta carta, Lutero había regresado de Wartburg, persiguiendo 
a los radicales y la intervención de Lang pudo haber sido parte de la 
posterior purga de disidentes radicales.

La carta a Melanchthon extrae las conclusiones político-eclesiásticas 
del «Manifiesto de Praga» y las aplica a las reformas alemanas. De he-
cho, Müntzer anuncia su intención de separarse de Wittenberg. Aparte 
de una carta a Lutero en 1523, esta fue también su última gran carta 
en latín, la lengua de los académicos; pero la frase final, la conclusión 

13 Thma, vol. 2, pp. 116-122; Matheson, op. cit., pp. 42-43.
14 Thma, vol. 2, pp. 122-125.
15 Thma- vol. 2, p. 137; Matheson, op. cit., pp. 43-46.



119Satán vagó por el desierto

en ambos sentidos de la palabra, estaba en alemán. La carta comenzaba 
de forma prometedora: «Saludos, instrumento de Cristo, abrazo tu teo-
logía con todo mi corazón, ya que ha salvado a muchas almas elegidas 
de la trampa de los cazadores». Pronto se hace evidente lo poco que 
Müntzer abrazaba la teología de Melanchthon.

Pero os reprocho esto, que adoráis a un Dios mudo, sin saber si sois 
elegidos o condenados... En verdad es vuestro error, queridos, que todo 
se haya emprendido en la ignorancia de la palabra viva... No solo de 
pan vive el hombre, sino de todas las palabras que salen de la boca de 
Dios: ya véis, «de la boca de Dios» y no de los libros.

Müntzer expuso entonces las doctrinas que había desarrollado y defen-
dido en Zwickau y Praga. Para Melanchthon debieron sonar incómo-
damente cercanas a las de Storch y Stübner. Müntzer también acusó 
por primera vez a los wittenbergianos de los mismos defectos que antes 
había encontrado en los defensores de Roma, en los humanistas y en los 
husitas; no podía haber más acuerdo de principios con ellos.

La «palabra viva», escribe Müntzer, debe entrar en el oyente, el indi-
viduo debe dictar la visión del mundo. «La sabiduría de Dios te habla, 
te ordena, te aconseja para que sepas con mayor certeza cuando prestas 
atención a los Elegidos». Müntzer se refiere luego a los acontecimientos 
en Wittenberg del invierno pasado, específicamente en relación con la 
misa: «Recomiendo el odio a las ceremonias papales... El tributo del 
vino y del pan es obvio para los hombres, pues se les da... el conoci-
miento de los testimonios de Dios, no de los papeles muertos sino de 
las promesas vivas».

Volviendo al manejo de la situación por parte de Lutero, Müntzer 
continúa: «Nuestro queridísimo Martín actúa por ignorancia al no que-
rer ofender a los pobres de espíritu, pues esos son los niños que, habien-
do cumplido cien años, seguirán siendo malditos». La acusación de que 
«nuestro querido Martín» se retraía de las reformas para no ofender o 
para no ahuyentar a los aún no reformados, es una de las principales 
críticas de Müntzer en su campaña de tres años contra Lutero. La noti-
cia del papel de Lutero en la revocación de la Ordenanza de Wittenberg 
obviamente le había llegado. Pero en esta queja había algo más que un 
mero desacuerdo sobre tácticas:



120 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

En efecto, la angustia de los cristianos es inminente... Querido her-
mano, deja de demorarte, ¡ya es hora!16 Queridos hermanos, no os de-
moréis, ya llegó la hora. El verano está cerca. No te reconcilies con los 
condenados, pues impedirán que la palabra actúe con gran fuerza. No 
busques la admiración de tus príncipes, porque entonces tu audiencia 
se subvertirá.

El consejo de Müntzer de continuar a toda velocidad con la reforma de 
la Iglesia está motivado por su creencia de que algún acontecimiento 
apocalíptico está cerca —el verano está próximo—; cualquier conce-
sión o retraso solo actúa en contra de la reforma.

Y, por último, lanza una advertencia sobre la negación del purgato-
rio por parte de Melanchthon, argumentando que el purgatorio forma 
parte del proceso de adquisición de la fe:

Nadie puede alcanzar la paz a menos que las siete etapas de la mente 
se abran a los siete espíritus. El error de negar el purgatorio es abomi-
nable, ¡cuidado! Si lo deseas, corroboraré esto a partir de las Escrituras, 
de la orden de Dios, de la experiencia y de la palabra expresa de Dios.

Ni que decir tiene que Melanchton no aceptó su generosa oferta de 
seguir explicando las cosas. Y al final firma en alemán: «Vosotros, ama-
nuenses remilgados, no os indignéis: no puedo hacerlo de otro modo». 
El uso de la palabra «vosotros» en esta frase establece la distancia crítica 
entre Müntzer y Wittenberg. La escisión se planteó sobre la base de un 
profundo desacuerdo sobre el objetivo de la reforma y sobre la estrate-
gia para alcanzar ese objetivo.

Si Müntzer había estado en Erfurt, abandonó la ciudad apresurada-
mente en marzo, posiblemente por consejo de Johann Lang. Después, 
tenemos un informe sobre él predicando en su ciudad natal, Stolberg, 
en la Pascua de 1522 (13 de abril), «despreciando a Lutero y a otros 
maestros cristianos, más pagado de sí mismo, y encima provocando un 
alboroto anticristiano muy perjudicial».17 En junio o julio, Müntzer 
se presentó en Nordhausen, a apenas quince kilómetros de Stolberg, 

16 Las palabras «Queridos» y «hora» están en alemán turingio en el original.
17 Thma, vol. 3, pp. 111-112.



121Satán vagó por el desierto

donde permaneció hasta septiembre u octubre. Se trataba de una ciu-
dad mediana de unos 5.000 habitantes. Su estancia duró poco, en pri-
mer lugar porque no tenía un empleo fijo, solo puestos temporales de 
profesor; y en segundo lugar porque su conflicto con los seguidores de 
Lutero en el púlpito y en el consejo municipal siguió el mismo patrón 
que en Zwickau y Praga: pronto se encontró derrotado y en minoría.

La característica principal de sus meses en Nordhausen parece ha-
ber sido su participación en los disturbios sociales, la iconoclastia, las 
revueltas y los ataques a la Iglesia establecida. Aquí, el principal repre-
sentante de Lutero, tras el movimiento reformista iniciado en la ciu-
dad por Justus Jonas a finales de 1521, fue Lorenz Süsse. Süsse estaba 
en Nordhausen desde la primavera de 1522, y probablemente tenía 
órdenes permanentes de Lutero de mantener a raya a los radicales —
Lutero mismo estaba recorriendo Sajonia para consolidar su posición 
y combatir la «falsa doctrina»—. El enfrentamiento de Müntzer con 
Süsse se desprende de declaraciones posteriores. En una carta al consejo 
municipal de Nordhausen, escrita en abril de 1525, Müntzer denunció 
el encarcelamiento de un iconoclasta: «Queridos hermanos, ¿quién os 
ha engañado tanto como para encarcelar a alguien por una imagen? 
Así, vuestro maestro [Süsse], aunque fuera un ángel, está condenado y 
es digno de muerte... según la ley debería ser apedreado».18 Debemos 
suponer, por tanto, que Müntzer y Süsse no habían hecho buenas mi-
gas. Esto también se desprende de un panfleto contra Lutero, escrito 
en octubre de 1524, en el que Müntzer escribió: «Usted sabe muy bien 
con su Lorenzo crudo de Nordhausen cómo los malhechores son re-
compensados al querer matarme».19 El «Lorenzo crudo» es una versión 
poco hecha del San Lorenzo que sufrió el martirio al ser asado en una 
parrilla. La acusación, sin embargo, es sorprendente. ¿Perseguía real-
mente Süsse su tarea de mantener a raya a los radicales hasta tal punto 
que planeó su asesinato? De ser así, la polémica en Nordhausen debió 
de alcanzar un nivel extraordinario. Una placa conmemorativa de Süs-
se, erigida poco después de su muerte, dejaba clara la cuestión: «Exosus 

18 Thma, vol. 2, p. 400; Matheson, op. cit., pp. 118-120.
19 Thma, vol. 1, p. 393; Matheson, op. cit., p. 344.



122 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

monachis... exosus Papae…exosus Thomae» [detestado por los monjes, 
el papa y Thomas].20

La carta de Müntzer a un crítico desconocido en Nordhausen, en julio, 
deja entrever la forma que tomaron estas discusiones: 

Mienten los charlatanes cuando balbucean que he revocado la doctri-
na de Cristo... Qué importa que se quejen de que los espíritus de los 
hombres se confundirán y se volverán inseguros; se avecinan tiempos 
más peligrosos para estos impíos... que saben tanto de la gracia divina 
como un ganso de la Vía Láctea... Por lo tanto, guarda silencio de ahora 
en adelante, no sea que encuentren algún engaño en tus declaraciones, 
como acostumbran a hacer: Müntzer rechaza a los escribas, fariseos e 
hipócritas... Al principio hablaban de abandonar la misa. Pero ahora 
quieren recuperarla en cuanto la gente grite: «¡Esto está bien, esto está 
bien!» Aquí han empezado algo que no podrán continuar.21

En casi todas las ciudades afectadas, la brisa refrescante de la reforma 
religiosa después de 1517 insufló nueva vida a las demandas religiosas, 
expresando las necesidades de todas las clases interesadas en la refor-
ma. Hubo una «Reforma» entre la nobleza, que ofreció apoyo mutuo 
a la «Reforma» de los patricios; hubo una «Reforma» defendida por 
los quijotescos caballeros imperiales en torno a Hutten y Sickingen; 
hubo una «Reforma» de los artesanos y los estratos medios; y hubo 
una «Reforma» de los plebeyos y los campesinos. Aunque el apoyo 
a la «Reforma» procedía de todas las clases, la dirección de las pro-
pias reformas reflejaba diferentes objetivos sociales. Así, cuando los 
wittenbergianos descubrieron que sus propuestas eran adoptadas con 
entusiasmo desenfrenado por los grupos sociales más bajos, que te-
nían aspiraciones sociales y económicas muy diferentes a las de las 
autoridades, tendieron a retroceder.

A finales de septiembre, Müntzer seguía en Nordhausen, pero ob-
viamente no en una situación feliz. El último día del mes recibió una 
carta de Johann Buschmann, otro amigo suyo a quien había escrito 
antes preguntando por algún puesto disponible. En respuesta, Busch-
mann le informó de que había quedado vacante un púlpito en Sooden, 

20 Véase Christian Lesser (ed.), Historische Nachrichten von Nordhausen, Nordhausen, 
1740, p. 55.
21 Thma, vol. 2, pp. 140-141; Matheson, op. cit., pp. 50-51.



123Satán vagó por el desierto

Hesse —una ciudad con una gran población de mineros de sal, a unos 
sesenta y cinco kilómetros al oeste—, pero que «nuestros prelados lo 
juzgan a usted como un martiniano y algo peor», por lo que no había 
nada que ofrecer.22 Müntzer evidentemente estaba adquiriendo cierta 
reputación en los círculos eclesiásticos, tanto romanos como luteranos.

Otro contacto de Müntzer en ese momento fue un monje flamen-
co llamado Jan van Esschen. Esschen era hermano de un monaste-
rio en Amberes cuyos residentes se habían declarado en masa a favor 
de las reformas de Lutero. Por ello, fueron encerrados en octubre de 
1522 y obligados a retractarse. Dos de los que no se retractaron, entre 
ellos Esschen, murieron quemados en Bruselas, convirtiéndose en los 
primeros mártires de la Reforma. Por su papel herético, el monaste-
rio fue demolido. En el momento de responder a Müntzer, Esschen 
estaba entre rejas, pero escribió una entusiasta carta de apoyo: «Usted 
sabe mejor que nadie cómo los Elegidos de Dios caminan entre leo-
nes, serpientes y escorpiones».23 La forma en que ambos se conocieron 
es, como siempre, un misterio; Esschen había estado en Eisleben, Sa-
jonia, en 1521, y Müntzer bien pudo haber estado allí después de su 
regreso de Praga.

En octubre, Müntzer ya estaba harto. Dejó Nordhausen, embar-
cándose una vez más en sus interminables viajes. ¿Adónde iría después? 
En su confesión de mayo de 1525, Müntzer declaró que había hablado 
con el Dr. Jakob Strauss en Weimar, cuando Strauss estaba debatien-
do con los franciscanos.24 A finales del otoño de 1522 tuvo lugar en 
Weimar una disputa bien documentada entre luteranos y franciscanos, 
bajo la presidencia del predicador reformista Wolfgang von Stein. Hay 
constancia de la asistencia de Müntzer en una nota de Spalatin, so-
bre la «Conversación entre el maestro Wolfgang Stein de Zwickau y 
Thomas». Strauss, sin embargo, no estaba allí en 1522. En agosto de 
1524 tuvo lugar en Weimar un encuentro con Strauss, que por su parte 
también era un poco incendiario, pero en esa ocasión no participaron 
los franciscanos. Así pues, la confesión de Müntzer parece fusionar dos 

22 Thma, vol. 2, p. 144; Matheson, op. cit., pp. 51-52.
23 Thma, vol. 2, pp. 146-150; Matheson, op. cit., pp. 49-50.
24 Thma, vol. 3, p. 267; Matheson, op. cit., p. 434.



124 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

hechos muy distintos, intencionadamente o no, como en el caso del 
misterioso complot juvenil de Halle, mencionado anteriormente.

Según el informe de Spalatin sobre la reunión de Weimar, Müntzer 
había vuelto a exponer la necesidad de sufrir para llegar a la fe y la 
fuente del conocimiento en el «espíritu».25 Sin pelos en la lengua, 
Müntzer atacó a Lutero: «¡Ja! Amigo mío», se dice que dijo, «me cago 
en tus Escrituras, en la Biblia y en Cristo a menos que tengas el cono-
cimiento y el espíritu de Dios. Él [Müntzer] piensa y habla mal de los 
Wittenbergers, y llama tontos al Dr. Martín Lutero, al Dr. Karlstadt, 
a Phil. Mel[anchthon] y al Dr. Lang». Por lo que sabemos de Müntzer 
en su «Manifiesto de Praga» y en obras publicadas posteriormente, el 
lenguaje directo y sin refinamientos lleva el sello de la autenticidad. 
(Ni Lutero ni Müntzer se anduvieron con rodeos a la hora de insul-
tar. El lenguaje escatológico era perfectamente normal; Lutero era un 
maestro en él). Después de ese episodio, no puede haber quedado 
mucho que discutir. Ahora no se puede determinar si el relato de 
Spalatin es exacto. En el supuesto panteón de idiotas de Müntzer 
estaba Karlstadt. En mayo ya estaba claro que Karlstadt estaba fuera 
de juego en lo que a Lutero se refería, y parece inconcebible que 
esta noticia no hubiera llegado a oídos de Müntzer en otoño, cuando 
tuvo lugar la disputa de Weimar. Quizás Müntzer se había acercado 
a Karlstadt en el verano, pero no había recibido respuesta —y quizás 
no hubo respuesta porque Karlstadt no deseaba socavar aún más su 
propia posición contactando a otro disidente conocido—. En aquella 
época, Müntzer y Karlstadt tenían muchas ideas en común: ambos 
promovían la «revelación interior» como fuente de fe, aunque Karlstadt 
defendía con más fuerza que Müntzer una reforma radical de los sacra-
mentos y otras prácticas religiosas. Sin embargo, el 21 de diciembre 
Karlstadt escribió a Müntzer, que para entonces se encontraba en Ha-
lle, mencionando «sus cartas», que indicaban que «estás nadando en 
aguas tormentosas» (se trataba de cartas, ahora perdidas, que Münt-
zer le había escrito recientemente, probablemente preguntando por 
un empleo).26 Karlstadt también le reprendió por maldecir y por ser 
arrogante pero, al mismo tiempo que le pedía cautela y humildad, se 

25 Thma, vol. 3, pp. 113-114; Matheson, op. cit., pp. 454-455.
26 Thma, vol. 2, pp. 150-154; Matheson, op. cit., pp. 52-53.



125Satán vagó por el desierto

declaró «muy satisfecho de que ciertas acciones disgustaran a la gente 
de Zwickau», y también de que Müntzer se hubiera distanciado de 
Storch. Invitó a Müntzer a visitarlo en Wittenberg y luego «en mi 
nuevo hogar que he adquirido en el campo. Creo y espero que no se 
arrepentirá de tomarse la molestia». Karlstadt acababa de adquirir una 
pequeña granja en Wörlitz, no lejos de Wittenberg. Müntzer pudo 
haberle hecho una visita relámpago el 24 de diciembre para una con-
versación matutina, pero las pruebas son circunstanciales y es poco pro-
bable que Müntzer, que no era un hombre de campo, hiciera un viaje 
especial en pleno invierno con la perspectiva de quedarse en una granja.

En cualquier caso, el día anterior a la carta de Karlstadt, Müntzer 
había asumido el cargo de capellán de la iglesia de San Jorge, anexa a 
un convento de monjas en el barrio de Glaucha, en Halle. El capellán 
anterior estaba tan entusiasmado con las continuas reformas que en 
poco tiempo renunció a su puesto, se casó y se marchó con su nueva 
esposa a Wittenberg. En Halle, Müntzer dio la comunión al estilo utra-
quista a una viuda rica de ideas reformistas, Felicitas von Selmenitz; 
probablemente fue esta señora la que organizó el nombramiento de 
Müntzer. Su actividad asalariada en la ciudad se limitó a la dirección de 
diversos servicios divinos. Su cruzada religiosa más privada y personal 
continuó entre un pequeño círculo de amigos, que incluía a hombres 
como el orfebre Hans Huiuff, que luego se unió al anabaptista suizo 
Conrad Grebel, y otros radicales menos conocidos que más tarde se 
vieron atrapados en el movimiento anabaptista de Alemania central. 
Otro seguidor fue un tal Engelhardt Mohr, que el 31 de marzo de 1523 
escribió: «Llevaste tu vida con nosotros, querido Thomas, y explicaste 
las diversas inspiraciones ocultas de Dios en lo más íntimo de los hom-
bres y de tal manera que me sacaste del sufrimiento... Te pido que me 
expliques sobre la Eucaristía... [ya que] todos los curitas se limitan a 
parlotear... y a comprarse un buen lugar en el estercolero».27

Pero la suerte no estaba del lado de Müntzer. A pesar de su discreto 
perfil en Halle, el 27 de enero de 1523 una alborotada asamblea de 
400 reformistas asaltó el cercano monasterio de Neuwerk. Es probable 
que Thomas no estuviera implicado, pero el consejo municipal, en su 
implacable afán justiciero, lo descubrió. Los acontecimientos siguieron 

27 Thma, vol. 2, pp. 157-160; Matheson, op. cit., pp. 54-55.



126 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

su curso casi inevitable y, a mediados de marzo, Müntzer fue expulsado 
de la ciudad. Aparte de todo lo demás, este nuevo golpe le dejó prácti-
camente en la miseria, con dos florines como posesión, uno adeudado 
y el otro entregado a su criado y compañero Ambrosius Emmen, que le 
había acompañado durante estos últimos meses. Pero Müntzer consi-
guió racionalizar su situación. El 19 de marzo escribió a sus partidarios 
en Halle:

Os ruego que no os enfadéis por mi expulsión, pues el abismo del 
alma se vacía en tales asaltos, para que se aclare aún más y reconozca 
cómo beber del inagotable testimonio del Espíritu Santo. Nadie puede 
encontrar la misericordia de Dios sin ser abandonado... Así pues, que 
mi sufrimiento sea un ejemplo para el vuestro. Dejad que toda la cizaña 
brote como solo ella puede hacerlo, porque debe ser aventada junto 
con el trigo; el Dios vivo está afilando su guadaña en mí para que más 
tarde pueda cortar las amapolas rojas y los acianos azules.28

Nada de lo que Müntzer había experimentado durante este año largo 
de vagabundeo había quebrado de alguna manera su confianza en sí 
mismo. Antes bien, su confianza se había fortalecido. Había sufrido, 
estaba entre los Elegidos y Dios se vengaría de sus perseguidores. Su 
preocupación en esta carta era elevar una experiencia inmediata al nivel 
de la teoría teológica, y no entrar en polémicas mezquinas.

A pesar de lo cual, fue una vez más expulsado, quedando sin dinero 
y sin hogar.

28 Thma, vol. 2, pp. 154-157; Matheson, op. cit., p. 54.



127

Satanás se instaló en el principado de Vuestra Alteza y se 
hizo un nido en Allstedt, y ahora piensa que puede atacarnos 

desde debajo del escudo de nuestra pacífica protección. 
Martín Lutero (1524)

Hasta ese momento de su vida había muy pocos indicios de que Müntzer 
pudiera merecer un estudio independiente. Hasta este momento no 
había logrado nada que justificara una consideración especial; de hecho 
había logrado mucho menos que Lutero, Karlstadt o Melanchthon, o 
que muchos otros de sus contemporáneos. Sus actividades en Jüterbog 
y Zwickau fueron impresionantes, pero no lo suficiente como para ge-
nerar más que un interés pasajero. Su breve destello de brillantez en 
el «Manifiesto de Praga» apenas había llegado a un público amplio en 
Bohemia, por no hablar de Alemania. Sus nombramientos clericales 
repartidos por Sajonia habían acabado todos en fracaso, en todos había 
sido obligado a abandonarlos. Pero había aprendido de sus fracasos, y 
no solo que el Elegido debe sufrir. Más importante aún, había empeza-
do a aprender nuevas tácticas, en particular cómo atraer a la gente a su 
forma de pensar y cómo establecer pequeñas redes de amigos y partida-
rios. Estas nuevas habilidades le resultaron muy útiles.

🙞

Capítulo 6

Satán se hizo un nido en Allstedt.
Un año de actividad fructífera en Allstedt 

(1523-1524)



128 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Apenas dos semanas después de su expulsión de Halle, Müntzer se ins-
taló firmemente en el púlpito de la Johanniskirche de la pequeña ciu-
dad sajona de Allstedt. Tuvo que agradecérselo a su mecenas en Halle, 
Felicitas von Selmenitz. Su difunto marido, Wolf von Selmenitz, fue el 
respetado funcionario electoral de Allstedt hasta su jubilación en 1513, 
y es evidente que su viuda aún conservaba cierta influencia en la ciu-
dad. Con este nuevo traslado comenzó un periodo extraordinariamente 
rico y satisfactorio para el reformador.

La estancia de Müntzer en Allstedt durante los años 1523 y 1524 se 
convertiría en uno de los dos grandes periodos de éxito de la «Reforma 
radical» en Alemania central antes de 1525 —el otro tuvo lugar en el 
invierno de 1521-1512 en Wittenberg bajo Karlstadt—. En sus dieci-
siete meses en Allstedt, Müntzer llevó a cabo una reforma práctica de 
la Iglesia; intercambió numerosas cartas con colegas de ideas afines de 
toda Sajonia; introdujo una misa y una liturgia evangélicas reformadas; 
compuso, imprimió y reimprimió una serie de poderosos panfletos en 
los que esbozaba sus doctrinas; y participó en actividades políticas des-
tinadas a acelerar la introducción del reino de Dios en la tierra. Se ha 
escrito mucho sobre este periodo y las actividades de Müntzer durante 
el mismo están bastante bien documentadas —un cambio agradable 
para el lector y el biógrafo por igual—. Un área que todavía suscita mu-
cha discusión crítica es la interpretación de los motivos de Müntzer en 
esta actividad —que alcanzó su punto máximo en el verano de 1524—. 
Por esa razón, antes de pasar a los propios acontecimientos, nos fijare-
mos inicialmente en sus escritos, al tiempo que examinamos su propia 
interpretación de los acontecimientos.

La fuerza impulsora detrás de las acciones de Müntzer era su convic-
ción de que él personalmente continuaba la obra de Jesús, los apóstoles 
y «todos los Elegidos». Esta motivación fue declarada explícitamente en 
varios de sus panfletos y cartas. Pero a este sistema de ideas se sumaba 
la tormenta de las crisis sociales y políticas, cuyos estruendos se dejaron 
sentir varias veces en Allstedt durante esos meses. Como resultado di-
recto de los acontecimientos externos, en las teorías básicas de Müntzer 
se deslizaron sutiles cambios de énfasis y algunas de sus ideas se vieron 
forzadas a salir del ámbito de la doctrina religiosa para entrar en la are-
na de la acción política. La culminación de este proceso se encuentra 
en su famoso «Sermón ante los príncipes», de julio de 1524, en el que 



129Satán se hizo un nido en Allstedt

la teología se combina con las exigencias políticas de crear un poderoso 
programa de acción radical.

La ciudad sajona de Allstedt, situada a unos cincuenta kilómetros 
al oeste de Halle, no era grande ni importante cuando Müntzer llegó 
en 1523. Se calcula que en esa época tenía entre 600 y 900 habitan-
tes. No era más que una somnolienta ciudad mercado, con dos iglesias 
que atendían las necesidades espirituales de sus habitantes y de los que 
vivían en la media docena de pueblos de los alrededores. No había 
ninguna concentración de actividad manufacturera ni, en consecuen-
cia, la cultura burguesa de otras ciudades más grandes. Tampoco había 
ninguna institución monástica en la ciudad, aunque disponía de una 
veintena de conventos diseminados en un radio de treinta kilómetros. 
En consecuencia, Allstedt seguía siendo una especie de remanso de paz.

Allstedt era uno de esos pequeños «enclaves» de un territorio mucho 
más extenso; una pequeña parcela perteneciente a la rama ernestina 
de los nobles de Sajonia, rodeada de extensas tierras gobernadas por 
el conde de Mansfeld y por el arzobispo de Magdeburgo. Dado que 
ambos se aferraban resueltamente a la Iglesia papal, mientras que el 
elector de Sajonia se inclinaba fuertemente por la reforma, constituía 
una interesante anomalía geográfica. A pesar de ser un lugar pequeño, 
disponía de un castillo bastante grande en la colina, utilizado con poca 
frecuencia por los príncipes sajones. El duque Johann también tenía 
una de las dos iglesias de Allstedt, la Johanniskirche, a la que Müntzer 
llegó entonces. El hecho de que aparentemente nadie pidiera permiso al 
príncipe para hacer este nombramiento pone de manifiesto el espíritu 
de independencia del ayuntamiento.

Hasta ese momento, los campesinos de la localidad no se habían 
visto afectados por la inquietud de sus hermanos del sur y el oeste en 
los intermitentes brotes de revuelta anteriores a 1525. Gran parte del 
apoyo de Müntzer en la ciudad provenía de los artesanos y la gente del 
pueblo. El predicador titular de la otra iglesia de Allstedt, la de San 
Wigberti, era Simon Haferitz, un exmonje y hasta entonces un sacer-
dote nada excepcional, que miraba tímidamente hacia Wittenberg. Se 
suponía que el púlpito había sido donado por uno de los conventos lo-
cales, pero tampoco se prestó mucha atención a esa formalidad cuando 
Haferitz fue nombrado para el cargo.



130 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Fue precisamente esta aparente calma la que, sin embargo, provocó 
la intensa excitación que se apoderó de los habitantes de la ciudad en 
1523. Nada había cambiado desde hacía décadas; el país circundante 
estaba gobernado por una nobleza rígidamente fiel a la antigua fe, o 
por la propia Iglesia papal; los príncipes sajones de mentalidad refor-
mista brillaban por su ausencia. Esto aseguró que no hubiera preceden-
tes cuando la fiebre reformista finalmente llegó a la ciudad. La mayor 
parte de la fuerza de la reforma en Allstedt se dirigió contra los abusos 
más manifiestos de la Iglesia, sin ninguna válvula de escape: la nobleza 
católica se vio fácilmente abocada a adoptar una postura intransigente 
que no les benefició en absoluto. Para empeorar las cosas, Wittenberg 
no tenía ojos ni oídos sobre el terreno, por lo que Lutero desconocía 
en gran medida cualquier intento a favor o en contra de la reforma en 
Allstedt, es decir, hasta que Müntzer comenzó a causar problemas.

Las primeras acciones de Müntzer al lograr un puesto permanente 
en la Johanniskirche fueron algo fuera de lo común. Desde el princi-
pio inició una importante reforma de los oficios y las misas que allí 
se celebraban. Del mismo modo que Karlstadt había reformado los 
oficios divinos en Wittenberg más de un año antes, Müntzer inició una 
profunda reforma de la celebración pública de la misa en Allstedt. Po-
dría parecer inesperado que Müntzer se lanzara de repente a este tipo de 
actividad; no había habido ninguna señal real de ello antes de marzo de 
1523, aunque tenemos fragmentos manuscritos de liturgias anteriores. 
No había nada que indicara tal giro en el «Manifiesto de Praga», ni en 
ninguna de las cartas de Müntzer de 1522. No solo es inesperado, sino 
que, para el profano moderno, quizá también un tanto inoportuno: los 
asuntos litúrgicos son de una arcaica irrelevancia para la mayoría de las 
vidas de hoy en día. ¿Por qué deberíamos dedicarles tiempo?

La respuesta es muy sencilla: los servicios religiosos constituían el 
único foro en el que el grueso de la población se encontraba con ideas 
teológicas. El debate académico sobre los aciertos y errores de las «bue-
nas obras», o la procedencia de la creencia, pasaría muy por encima de 
las cabezas de la gente inculta, pero la participación en los servicios re-
ligiosos tenía alguna relación inmediata con sus vidas. Era la única oca-
sión en la que podía transmitirse un mensaje sobre las obras de Dios. 
Hasta la década de 1520 habría sido imposible explotar tal oportunidad 
para la educación, porque gran parte de los asuntos de la celebración se 



131Satán se hizo un nido en Allstedt

llevaban a cabo en latín, o en lo que pudiera pasar por latín en boca de 
algún clérigo medio culto. Los sacramentos y ritos eran simplemente 
magia necesaria e incomprensible para el pueblo. En los siglos prece-
dentes, el oficio divino había caído en descrédito: los servicios eran a 
menudo incompletos o confusos; los propios sacerdotes eran por lo 
general ignorantes o sin formación, a veces analfabetos; la congregación 
había abandonado hacía tiempo cualquier pretensión de culto, hasta el 
punto de que los perros de compañía vagaban por la iglesia durante los 
servicios mientras sus dueños cotilleaban; los sacerdotes habían adopta-
do la práctica de cobrar por las misas especiales (opcionales o votivas), 
una práctica que ocasionalmente se extendía incluso a las normales. Los 
poderes mágicos atribuidos a la misa incluían el alivio del castigo por 
el pecado, la mejora del sistema digestivo, el aumento de la longevidad 
de la vida de los fieles y el alivio del parto de las mujeres embarazadas. 
Abundaban las variaciones locales de estos beneficios, así como otras 
supersticiones relacionadas con la vida, la muerte y el tormento. (Exis-
tía la creencia popular de que, los domingos, los muertos del purgatorio 
podían dormir en paz, pero que en cuanto los vivos volvían al trabajo el 
lunes, comenzaba de nuevo el tormento de los muertos. Por lo tanto, se 
convertía en pecado ir a trabajar demasiado temprano el lunes, un pen-
samiento atractivo). En el siglo xv, las cosas se habían descontrolado 
tanto que los obispos alemanes se vieron obligados a dar instrucciones 
oficiales para reducir el número y la importancia de las misas votivas; 
algunos incluso llegaron a introducir pequeñas reformas, aunque sin 
mucho éxito. Para el pueblo llano, a principios del siglo xvi, el oficio 
divino en Alemania oscilaba entre el misterio y la carga. Por tanto, 
reformar la misa de tal manera que los fieles participaran y compren-
dieran lo que estaba ocurriendo suponía un gran avance.

Debe entenderse, entonces, que estas reformas constituyeron el me-
canismo de engranaje entre la teología revolucionaria de Müntzer y las 
fuerzas de la revolución social. La reacción de las autoridades civiles a 
sus reformas debería avisarnos de su importancia. Cuando Müntzer 
introdujo sus reformas, hacía tiempo que Lutero había dado marcha 
atrás en los anteriores cambios de los servicios religiosos promovidos 
por Karlstadt. La misa en latín había sido reintroducida en Witten-
berg en 1522. En 1523 Lutero defendía el uso del latín y el manteni-
miento de las antiguas prácticas, sobre todo por miedo a disgustar a 



132 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Friedrich de Sajonia.1 No fue hasta 1526 cuando Lutero publicó final-
mente su propia misa en alemán, e incluso entonces seguía promovien-
do el latín con el argumento de que educaba a los jóvenes en los clási-
cos. De hecho, en 1528, Lutero reintrodujo por un tiempo la letanía en 
latín, en lugar de su propia letanía en alemán. Las reformas de Müntzer, 
sin embargo, se introdujeron ya en abril de 1523 y aparecieron impre-
sas a finales de ese año. Sus cambios giraron, en primer lugar, en torno 
al uso exclusivo del alemán en lugar del latín y, en segundo lugar, a sus 
propias traducciones de textos bíblicos para que fueran portadores de 
su mensaje único. La táctica era tan sencilla como evidente. 

¿Por qué decidió comenzar así su campaña en Allstedt? Obviamen-
te quería reeducar a la gente, como se insinuaba en el «Manifiesto de 
Praga». Pero Müntzer tenía muy claras sus intenciones. El título de su 
primera obra litúrgica fue:

Un Oficio Eclesiástico Alemán, compuesto con el fin de levantar la 
traicionera cubierta bajo la cual se ocultaba la luz del mundo, y que 
ahora brilla con estos cantos de alabanza y salmos piadosos para ense-
ñar la creciente fuerza del cristianismo según la inalterable voluntad de 
Dios y provocar la caída de la fastuosa mímica de los impíos.2

Y eso era solo el título. Esta declaración de objetivos se desarrolla en el 
prefacio:

Ya no se puede tolerar que los hombres atribuyan algún poder a las pa-
labras latinas, como si fueran palabras de magos, ni que la pobre gente 
salga de la iglesia aún más ignorante que cuando entró… Así que he 
introducido mejoras en alemán y en forma alemana, y he traducido los 

1 Véase entre otros Friedrich Wiechert y Oskar J. Mehl, Thomas Müntzers Deutsche 
Messen und Kirchenämter, Grimmen, 1937; Siegfried Bräuer, «Thomas Müntzers Lieds-
chaffen», Luther Jahrbuch, vol. 41, 1974, pp. 45-102; Karl Honemeyer, Thomas Müntzer 
und Martin Luther: Ihr Ringen um die Musik des Gottesdienstes, Berlín (Oeste), 1974; 
John K. Harms, «Thomas Müntzer and His Hymns and Liturgy», Church Music, vol. 
77, 1977.
2 Deutzsch kirchen ampt, Vorordnet, auffzuheben den hinterlistigen deckel unter welchem 
das Liecht der welt, vorhalten war... en Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausga-
be (en lo sucesivo, citado como «Thma»; véase Bibliografía para más detalles), vol. 1, 
p. 5; Peter Matheson (trad. y ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 
1988 (en lo sucesivo, citado como «Matheson»), p. 166.



133Satán se hizo un nido en Allstedt

salmos más según su significado que según sus palabras, en el innegable 
misterio del Espíritu Santo.3

En otoño de 1523, Müntzer publicó un tratado explicativo más extenso 
sobre la reforma litúrgica en su folleto Orden y relato del servicio eclesiás-
tico alemán en Allstedt, que se convirtió en su publicación más solicitada, 
siendo reimpreso dos veces en 1523 y de nuevo en 1525.4 En este presen-
taba las reformas como una herramienta educativa, tanto en el aspecto 
puramente formal de la liturgia —el canto comunitario de salmos e him-
nos— como en su contenido, con la recomendación de que:

Hay que leer siempre un capítulo entero de una epístola o de un evan-
gelio, en vez de retazos aquí y allá, para que el pueblo llegue a conocer 
las Sagradas Escrituras; en efecto, las ceremonias supersticiosas o los 
espectáculos mudos se volverán inútiles por la continua audición de la 
palabra de Dios.5

Las reformas, por tanto, pretendían educar a la población tras siglos de 
ignorancia por parte del clero, y conducir al pueblo a la verdadera fe. 
Por las mismas razones, Lutero ya había traducido el Nuevo Testamen-
to en 1522 y estaba trabajando en la traducción del Antiguo. Müntzer 
consideró que el uso del latín ya no era tolerable, en la medida en que, 
como explicaba en este panfleto, «la tarea de un siervo de Dios es dirigir 
el oficio divino públicamente, y no mascullarlo como un abracadabra, 
sino más bien para que ilumine y eduque a toda la comunidad».6

Un examen más detallado del texto alemán de la liturgia muestra 
cómo debía lograrse este acercamiento de los «pobres de espíritu» a 
los caminos de Dios. Gran parte de la liturgia se basaba en el «misal» 
local (un libro que contenía todas las instrucciones para la misa, las 
ceremonias, etc., a lo largo del año eclesiástico), el Breviarium Halbers-
tadtiensis, muy utilizado tanto en Halle como en Allstedt. La música, 
de estilo gregoriano muy sencillo, podría haber sido compuesta por el 
propio Müntzer a partir de melodías ya existentes. Lo que finalmente 

3 Thma, vol. 1, pp. 5-6; Matheson, op. cit., p. 166.
4 Ordenung unnd rechenschafft des Tewtschen ampts zu Alstet durch die diener Gottis new-
lich auffgericht. Thma, vol. 1, pp. 188-197; Matheson, op. cit., p. 170.
5 Thma, vol. 1, p. 190; Matheson, op. cit., pp. 171-172.
6 Thma, vol. 1, p. 189; Matheson, op. cit., p. 170.



134 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

se publicó bajo el título de Oficio eclesiástico alemán contenía los cin-
co oficios principales del año eclesiástico: Pasión, Pascua, Pentecostés, 
Adviento y Navidad. Pero la intención, según se explicó más tarde, era 
que estos cinco oficios se convirtieran en modelos para las cuarenta y 
siete semanas restantes del año, en el transcurso de las cuales «se cantará 
toda la Biblia en lugar de leerla en voz alta».7 Así, en un año completo, 
gran parte de la Biblia debería resultar familiar a los fieles habituales, y 
comenzaría el proceso de su educación.

En la estructura del Oficio eclesiástico alemán, Müntzer no introdu-
jo desviaciones sorprendentes de la forma tradicional del servicio. La 
secuencia del culto sigue la secuencia ortodoxa de los tres oficios de 
Maitines, Laudes y Vísperas, y la música y los textos se extraen de un 
conjunto específico de fuentes conocidas. Los únicos cambios introdu-
cidos en la forma tenían por objeto reducir la duración de los oficios. 
Sin embargo, el uso de música gregoriana por parte de Müntzer ha 
provocado un acalorado debate entre los historiadores. A Lutero tam-
bién le enfureció. Algunos afirman que la música elegida por Müntzer 
significaba que ninguno de sus feligreses podría cantar con él; otros, 
que indica que Müntzer era, bajo su brillo revolucionario, profunda-
mente conservador. Pero la razón más sencilla de todas para elegir el 
modo gregoriano pudiera ser que era exactamente lo que los feligreses 
estaban acostumbrados a escuchar. La participación de la congregación 
en algunos de los arreglos más complejos no estaba indicada en el texto 
para el Oficio eclesiástico alemán, pero los himnos y salmos habrían es-
tado dentro de sus posibilidades. Y, por una vez, los feligreses podrían 
participar y entender las palabras, no solo mirando y pensando en su 
cena del domingo. Al proporcionar un vehículo muy familiar para los 
nuevos textos, Müntzer pudo hacer que la transición a la nueva doctri-
na fuera lo menos dolorosa y controvertida posible. 

La obra litúrgica de Müntzer, tanto en el Oficio eclesiástico alemán 
como en su posterior Misa evangélica alemana, posee una poderosa 
fuerza artística. Incluso se ha argumentado de forma convincente que 
sus salmos e himnos influyeron en Lutero y le obligaron a escribir him-
nos en 1523 y 1524.8 Pero no cabe duda de que las reformas del servicio 

7 Thma, vol. 1, p. 7; Matheson, op. cit., p. 181.
8 Véase Bräuer, «Thomas Müntzers Liedschaffen...», p. 101.



135Satán se hizo un nido en Allstedt

divino de Müntzer fueron uno de los primeros intentos de romper con 
la misa latina y papal de la Baja Edad Media.

Si la estructura de la nueva liturgia de Müntzer ya era familiar para 
su público, para la mayoría de ellos el contenido habría sido comple-
tamente nuevo, ya que no tenían un conocimiento real del original en 
latín. Aquí cobra importancia la solidez de sus traducciones, que es el 
punto en el que podía ejercer un control total sobre la educación de sus 
feligreses. Algunas de las traducciones son bastante reveladoras; como 
ejemplo, véase la traducción adjunta del Salmo 140, versículos 9 a 14, 
y compárese con la versión de Lutero (aquí traducida al inglés) y, como 
referencia, el texto «estándar» del rey Jacobo —que, para ser muy cla-
ros— no es necesariamente fidedigno.

La traducción de Müntzer se hizo realmente «según el sentido de 
las palabras» —es decir, una reinterpretación libre— y reflejaba clara-
mente sus preocupaciones teológicas. Aunque gran parte de su liturgia 
contiene traducciones no polémicas, una y otra vez sorprende tanto por 
su vocabulario como por su simbolismo. Los Elegidos, por ejemplo, 
ocupan un lugar destacado en los textos: el versículo 2 del Salmo 93 se 
traduce así: «Porque eres un Dios inmutable, has traído a los Elegidos a 
tu trono»,9 que apenas se parece al original («Tu trono está establecido 
desde la antigüedad; tú eres desde siempre»). Pero se trata de una tra-
ducción válida si recordamos que la doctrina fundamental de Müntzer 
era que las Escrituras no eran textos sagrados en los que «la palabra» es-
taba fijada para toda la eternidad, sino simplemente informes históricos 
de acontecimientos pasados, acontecimientos de importancia espiritual 
que seguían sucediendo a los Elegidos contemporáneos. La traducción 
«Elegidos» (ausserwelten) cubre una variedad de originales latinos, in-
cluyendo las palabras para «santo», «el pueblo», «piadoso», «el alma». 
Por el contrario, la traducción «impíos» (gotlos) se aplica a «malvados», 
«paganos» y otros enemigos de Dios. Del estudio de estos textos litúr-
gicos se desprende claramente que las traducciones de Müntzer de los 
originales latinos se inspiran en su teología. Esta establecía una relación 
sólida y mutua entre Dios y los Elegidos, una relación nacida del sufri-
miento del espíritu y alimentada por la comunicación espiritual direc-
ta, cuyo objetivo era superar el mundo impío de los hombres impíos.

9 Thma, vol. 1, p. 133.



136 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Versión de Lutero Versión de Müntzer Versión del Rey Jacobo
Señor, no permitas que 
los impíos tengan su 
deseo; no fortalezcas 
su libertinaje; desean 
vencerlo.

La desgracia que alientan 
mis enemigos caerá sobre 
sus cabezas.

Derramará sobre ellos 
una luz cegadora; 
los hundirá tan 
profundamente en la fosa 
con fuego, que nunca 
más se levantarán. 

Las bocas malvadas no 
tendrán buena fortuna 
en la Tierra; las personas 
pecadoras y malvadas 
serán expulsadas y 
destruidas.

Sé que el Señor 
defenderá la causa de los 
afligidos y el derecho de 
los pobres.

Y los justos alabarán tu 
nombre, y los piadosos 
permanecerán para 
siempre ante tu vista.

Oh Señor, no permitas 
que los impíos se salgan 
con la suya, pues sus 
fechorías ciegan al 
mundo entero, sobre el 
que se han erigido en 
honor.

Cuando me siento con 
ellos a la mesa, me 
obligan a comer a su 
manera impía.

Oh Dios, dales la 
tentación de la fe, 
pruébalos como el 
oro rojo en las ascuas 
encendidas, para que no 
se levanten y caigan en 
un hoyo del que nadie 
puede ayudarlos.

El hombre inexperto 
que parlotea alegremente 
de Dios no hallará 
bendiciones en su 
muerte.

Dios alimenta la causa 
de los necesitados y juzga 
imparcialmente a los 
pobres.

Los Elegidos solo buscan 
tu nombre: el recto 
nombre de Dios y su 
rostro no temerán.10

No concedas, Señor, los 
deseos de los malvados; 
no favorezcas su perversa 
maquinación; no sea 
que se enaltezcan a sí 
mismos. Selah.

En cuanto a la cabeza de 
los que me rodean, que 
la maldad de sus propios 
labios los cubra.

Que caigan carbones 
encendidos sobre ellos, 
que sean arrojados 
al fuego, en fosas 
profundas, para que no 
vuelvan a subir.

Que no se establezca en 
la tierra un mal orador: el 
mal perseguirá al hombre 
violento para derribarlo.

Porque sé que el 
Señor defenderá a los 
miserables y hará justicia 
a los pobres.

Y los justos alabarán tu 
nombre, y los piadosos 
permanecerán para 
siempre ante tus ojos.

El tono dominante de casi todos estos textos es el de la fortaleza a través del 
dolor, que en última instancia promete la victoria sobre los paganos; esto es 
particularmente evidente en los oficios de la Pasión, donde el número de 
referencias al sufrimiento es bastante abrumador. Incluso en los oficios de 
Adviento y Navidad, en los que cabría esperar un tono de alegría y positi-
vismo festivo, hay oraciones que piden abiertamente la destrucción de los 

10 Thma, vol. 1, p. 105.



137Satán se hizo un nido en Allstedt

impíos y la elevación de los pobres. Resultaba extraordinario que el pueblo 
llano de Allstedt y sus alrededores se levantara cada semana en la iglesia y 
entonara cánticos sobre el derrocamiento de los opresores. 

El Oficio eclesiástico alemán de Müntzer no fue así solo una de las 
primeras liturgias reformadas alemanas, sino una liturgia con inten-
ciones específicamente revolucionarias. Cuando se publicó en su for-
ma completa, probablemente a principios de 1524, constaba de unas 
204 páginas con letra y música. El impresor, Nikolaus Widemar de 
Eilenburg, debió de tener algunas dificultades con ella, pues era un 
comerciante de medios muy modestos: fue aprendiz del impresor lu-
terano Stöckel de Leipzig, de quien se lamentó en alguna ocasión que 
no tuviera letras griegas ni hebreas (e incluso carecía de mayúsculas 
romanas). Que el aprendiz consiguiera reunir un juego completo de 
caracteres de imprenta es asombroso. Más aún lo es la notación musical 
«cuadrada», que hubo que cortar en más de 700 bloques de madera 
distintos, un largo y difícil ejercicio de artesanía tipográfica. Todo esto 
costaba un dineral, hasta el punto de que el ayuntamiento de Allstedt 
tuvo que subvencionar los costes. Por la complejidad y extensión del 
texto, es evidente que Müntzer no pudo preparar la nueva liturgia en 
sus primeros meses en Allstedt. Debió haber llegado con la mayor parte 
del trabajo terminado en su mochila.

Al mismo tiempo que desarrollaba su Oficio eclesiástico, Müntzer 
también estaba trabajando en una versión de la Misa. Ambas nuevas 
liturgias pueden haber sido introducidas a los feligreses de Allstedt más 
o menos al mismo tiempo, aunque la Misa no se imprimió hasta el ve-
rano de 1524. La Misa era un rito mucho más sencillo, que comprendía 
veinticuatro secciones breves para cada una de las cinco fiestas anuales 
principales, mientras que el Oficio era casi tres veces más largo, al estar 
subdividido en Maitines, Laudes y Vísperas. La Misa evangélica alema-
na, por tanto, era un modelo para uso diario y el Oficio para ocasiones 
especiales. Sigue el mismo formato que el Missale Romanum estándar 
y el Missale Halberstadtiensis local; las traducciones del texto, aunque 
claramente müntzerianas en algunos puntos, son en general bastante 
sobrias. Una vez más, los ejemplos dados por Müntzer se refieren a las 
cinco celebraciones principales del año eclesiástico, pero deben utilizar-
se como modelos para cualquier otra misa. Algunas de las directrices 
del texto son significativas; de ellas se desprende que Müntzer estaba 



138 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

decidido a que el predicador oficiante celebrara con sus feligreses, y no 
solo delante de ellos: las instrucciones para la celebración de la comu-
nión garantizaban que el predicador estuviera de cara a la congregación 
y no, como hasta entonces, de espaldas a ella; el sacramento también 
debía darse «de ambas maneras», a la manera utraquista.

Las reformas litúrgicas de Müntzer tuvieron una especial perdurabili-
dad. En 1533, una inspección eclesiástica dirigida por el luterano Justus 
Jonas se horrorizó al descubrir en Allstedt que «el sacerdote actual vino 
después de Thomas Müntzer, y descubrió que el altar de la iglesia estaba 
colocado de tal manera que tenía que colocarse detrás de él y volver la 
cara hacia el pueblo; ordenamos que se cambiara este altar»; Jonas tam-
bién exigió que «todas las canciones que se compusieron en la época de 
Thomas Müntzer fueran prohibidas inmediatamente».11 A pesar de la 
publicitada ejecución y condena oficial de su autor, la liturgia de la Misa 
evangélica alemana se reimprimió en 1525, 1526 y, con algunas revisio-
nes y adiciones liberales, en varias ediciones hasta 1543. Durante 1524, 
en Nürnberg se intentó reformar la liturgia, y algunos de los textos re-
sultantes parecen estar sacados en gran medida y sin pudor de las obras 
de Müntzer. Algunos himnos y traducciones de salmos fueron tomados 
literalmente de las dos obras litúrgicas y aparecieron en otras colecciones, 
por ejemplo en el himnario «Salminger» publicado por los anabaptistas 
en 1537. Increíblemente, partes del Oficio eclesiástico de Müntzer y de 
la Misa posterior seguían utilizándose o apareciendo impresas en 1612.

En otoño de 1523 se imprimió el folleto de Müntzer Orden y relato 
del servicio eclesiástico alemán en Allstedt, recientemente introducido por los 
siervos de Dios. En este se explicaban los motivos de la introducción de 
las reformas litúrgicas y su título sugería que los servicios eclesiásticos re-
formados se habían lanzado no solo en la propia iglesia de Müntzer, sino 
también en la de Haferitz. El folleto menciona los distintos sacramentos, 
tal y como aparecen en ambas liturgias mayores y describe oficios espe-
ciales para el bautismo, el matrimonio, la extremaunción y el entierro. 
Curiosamente, el bautismo de adultos (o «ana-baptismo», ser bautiza-
do de nuevo) ni siquiera se menciona, y mucho menos se defiende. En 
esta época, Müntzer se alegraba de inyectar a las antiguas tradiciones y 

11 Emil Sehling, Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahr-hunderts, Leipzig, 
1902, pp. 508-509.



139Satán se hizo un nido en Allstedt

prácticas la sangre nueva de la lengua alemana. Por ejemplo, cuando el 
predicador dice «El Señor esté con vosotros» y los fieles responden «Y con 
vuestro espíritu», Müntzer lo explica así: «Esto es para que esta misma 
congregación necesitada no tenga como predicador a un hombre impío. 
Porque quien no tiene el espíritu de Cristo no es hijo de Dios, ¿cómo 
puede entonces conocer la obra de Dios quien nunca ha sufrido?».12

Una de las elaboradas páginas impresas del Oficio eclesiástico alemán 
de Müntzer de 1523.

Staatsbibliothek, Berlín (Public Domain Mark, 1.0)

12 Thma, vol. 1, pp. 189-190; Matheson, op. cit., pp. 170-171.



140 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Se hacen observaciones similares sobre la eucaristía, el sermón, las lec-
turas y otros ritos:

Por último, que nadie se asombre de que en Allstedt celebremos la misa 
en alemán... En Allstedt somos alemanes y no italianos, y queremos en-
contrar un camino en medio de la confusión para saber en qué creer... 
Ojalá todos los siervos de Dios tuvieran el poder de enseñar a su rebaño 
para que fuera instruido con salmos e himnos de la Biblia.13

La continuidad de la tradición en forma de breviarios locales, la po-
pularidad de las reformas litúrgicas en el verano de 1523, las medidas 
represivas tomadas por todos los opositores de Müntzer, la reimpresión 
de partes y secciones enteras de las obras litúrgicas, y la casi increíble 
supervivencia de sus reformas en Allstedt durante ocho años después 
de su ejecución, todo ello desmiente cualquier idea de que las liturgias 
eran «demasiado difíciles» o irrelevantes para la gente común. También 
indican cuán importante es una apreciación de las liturgias de Müntzer 
para una apreciación del propio Müntzer.

Mientras Müntzer consolidaba su posición en Allstedt y establecía 
sus reformas de una manera muy práctica, muy lejos, en el otro lado 
de Alemania, otras conmociones estaban en marcha. La llamada «Re-
vuelta de los Caballeros», una última y desesperada tirada de dados de 
la nobleza imperial de Alemania para recuperar su antigua gloria, ha-
bía comenzado en el otoño de 1522. Una azarosa alianza de caballeros 
de tendencia humanista o luterana, liderada por Ulrich von Hutten y 
Franz von Sickingen, había resuelto impulsar reformas sociales y reli-
giosas con la esperanza de apuntalar su propia posición en la sociedad 
alemana. Sickingen, que se ganaba la vida con una edificante mezcla de 
bandidaje, pillaje y extorsión, alternada con episodios de servicio mer-
cenario, ya había ofrecido refugio a Lutero tras la Dieta de Worms, pero 
Lutero no era tonto: optó por la protección más fiable de Friedrich de 
Sajonia. En septiembre de 1522, Sickingen y una banda de caballeros 
declaran la guerra al arzobispo de Tréveris, firme opositor a Lutero. La 
intención era desposeer al arzobispo y entregar sus vastas propiedades 
a alguna forma de gobierno secular y democrático. Asediaron Tréveris, 
cerca de la frontera con Luxemburgo, pero no recibieron ayuda de otras 

13 Thma, vol. 1, p. 194; Matheson, op. cit., p. 176.



141Satán se hizo un nido en Allstedt

fuerzas imperiales. Las tropas de Sickingen fueron rápidamente expul-
sadas por las fuerzas mercenarias del arzobispo y sus aliados. El grupo 
se disolvió durante el invierno, y Sickingen se retiró a su castillo de 
Landstuhl (en el suroeste de Alemania), mientras que Hutten hizo lo 
único sensato y huyó a Suiza. El plan de Sickingen de pasar el invierno 
en casa no fue tan bueno: los señores del Palatinado y Hesse pusieron 
sitio, el castillo fue asaltado y Sickingen murió de sus heridas en mayo de 
1523. Así terminó el primer compromiso militar de la Reforma alemana.

Más cerca de casa, estallaron disturbios esporádicos. Mientras 
Müntzer, en este periodo de creatividad y desarrollo, se embarcaba en 
un programa de cambio constante pero radical dentro de su iglesia, 
algunos de sus camaradas anteriores se mostraron menos pacientes. La 
última vez que había visto a la gente de Stolberg fue en la Pascua de 
1522, cuando predicó allí algunos sermones («provocando», como re-
cordamos, «un alboroto anticristiano muy perjudicial»). Sin embargo, 
en julio de 1523 le llegó la noticia de que su público de Stolberg, frus-
trado por la lentitud de las reformas, había tomado cartas en el asunto. 
No hay detalles de lo que habían hecho, pero probablemente se trataba 
de un poco de iconoclastia, persiguiendo a monjes y clérigos por las 
calles y rompiendo ventanas, el deporte tradicional de las clases bajas 
de Alemania. Un poco inesperadamente, Müntzer les escribió aconse-
jándoles que esperaran su momento:

Es una locura desmesurada que muchos de los Elegidos amigos de Dios 
se imaginen que Dios aliviará las miserias de la cristiandad y acudi-
rá rápidamente en su ayuda, porque entonces nadie se afanará ni se 
esforzará por hacerse pobre de espíritu mediante el sufrimiento y la 
perseverancia... Hay mucho que hacer si queremos dejar que Dios nos 
gobierne: debemos saber con certeza que nuestra fe no nos engaña, su-
friendo los efectos sobre nosotros de la palabra viva; debemos conocer 
la diferencia entre la obra de Dios y la obra de las criaturas... Cuando 
seamos conscientes del poder de Dios que pasa a través de nosotros... 
[solo] entonces se concederá todo el círculo de la tierra a la congrega-
ción de los Elegidos, y se fundará un gobierno cristiano que ningún 
cañón de pólvora podrá derribar jamás.14

14 Thma, vol. 2, pp. 173-84; Matheson, op. cit., pp. 61-64.



142 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Müntzer no salvaba a nadie: sus seguidores debían prepararse para el 
sufrimiento y la pérdida de la fe; debían darse cuenta de que su propia 
conducta marcaría el destino del futuro. Antes de despedirse, les cen-
suró por la lujuria, la gula y la embriaguez, por descuidar la necesidad 
del dolor: «Me han dicho que... cuando estáis con vuestras copas, sol-
táis grandes palabras sobre nuestra causa, pero cuando estáis sobrios, 
sois unos poltrones asustados. Así que mejorad vuestras vidas, queridos 
hermanos, y evitad la juerga». Para Müntzer, por lo tanto, este no era 
el momento para la bravuconería pública. Era el momento de preparar 
a los Elegidos, construyendo una base firme para la intervención de 
Dios. Hasta que se disciplinaran, lo único seguro era una escalada en la 
tiranía de sus opresores.

Su carta probablemente no cayó bien entre los camaradas de Stol-
berg. Pero la importancia que Müntzer dio a su intervención se puede 
medir por el hecho de que la hizo imprimir casi de inmediato como 
Una sobria epístola a sus hermanos en Stolberg, para evitar la conmoción 
inoportuna —su primera incursión editorial—. Resulta revelador que 
no les dijera que evitaran cualquier otro tipo de conmoción, sino solo 
la inoportuna. Sin embargo, el mensaje era claro: luchar por la justicia 
de Dios no era una opción fácil.

Esta carta puede compararse con la exhortación de Lutero de título 
similar de enero de 1522, Una sincera exhortación de Martín Lutero a 
todos los cristianos para que se guarden de la insurrección y la rebelión, diri-
gida a Karlstadt, a los estudiantes y a los monjes iconoclastas.15 Müntzer 
regañó a los hermanos de Stolberg por no someterse al sufrimiento in-
terior que, en última instancia, permitiría a Dios derrocar a los tiranos 
y establecer un gobierno cristiano inatacable. Pero para Lutero, el asun-
to se presentaba de manera muy diferente: Dios se encargaría de los 
malvados sacerdotes de Roma y establecería una Iglesia reformada; los 
fieles no necesitaban intervenir. Regañó a sus seguidores en Wittenberg 
por ser demasiado entusiastas; la mejor manera de convencer a la gente 
corriente no era intimidándola o amedrentándola, sino escribiendo y 
predicando «amable y gentilmente». Por encima de todo, los cristia-
nos de Lutero no debían desobedecer a las autoridades seculares en un 

15 Martín Lutero, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo sucesivo, citado como 
«wa»), vol. 8, pp. 676-687.



143Satán se hizo un nido en Allstedt

intento de forzar reformas: la rebelión y la violencia nunca están justi-
ficadas bajo ninguna circunstancia —«Dios», les dijo, «ha prohibido la 
insurrección»—. Y si alguien tenía que sufrir, eran los malhechores bajo 
el castigo de Dios, y no los fieles en la adquisición de la fe.

Ernst von Mansfeld, representado en actitud piadosa en su tumba (c. 1531).
© Bildarchiv, foto Marburg / Uwe Gaasch



144 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

La clase dirigente tenía su propia opinión sobre las reformas de Müntzer. 
Gran parte de Turingia seguía gobernada por una nobleza leal a las 
prácticas papales, y el curso de las reformas no transcurrió tan suave-
mente como Müntzer hubiera deseado. Aunque —de hecho, habría 
que decir «debido a que»— sus servicios reformados despertaron un 
gran entusiasmo entre los habitantes de Allstedt y sus distritos circun-
dantes, y si bien estos fueron tolerados e incluso apoyados activamen-
te por el ayuntamiento, las autoridades feudales estaban decididas a 
impedir el surgimiento de ritos alternativos en su jurisdicción. En el 
verano de 1523, las noticias sobre los cambios litúrgicos y los sermones 
en la Johanniskirche se habían extendido por una amplia zona, y la 
gente acudía cada domingo desde las ciudades y pueblos vecinos para 
escuchar lo que Müntzer tenía que decir. Incluso se desplazaban desde 
la zona minera de Mansfeld, a más de veinte kilómetros al norte. Al-
gunos informes hablan convincentemente de que hasta 2.000 personas 
acudieron a Allstedt. Para el conde Ernst de Mansfeld, esto era ir dema-
siado lejos: sus mineros eran conocidos, en el mejor de los casos, como 
un grupo de descontentos malhumorados, que participaban en huelgas y 
fomentaban pensamientos rebeldes; tampoco deseaba ver a su campesina-
do imbuido de ideas peligrosas junto con pan y vino de nuevo cuño. Por 
eso, aquel verano hizo saber que nadie debía ir a Allstedt y comenzó a or-
ganizar cortes de carretera para hacer retroceder la peregrinación semanal.

Cuando en septiembre Müntzer recibió noticias de los intentos de 
bloqueo de Ernst, no tardó en reaccionar. Consideró estas maniobras 
como un ataque a Dios y predicó contra el conde desde el púlpito. El 
22 de septiembre escribió una singular carta al castillo de Mansfeld en 
Heldrungen:

El funcionario electoral y el consejo municipal de Allstedt me han 
mostrado su carta, según la cual se supone que le he llamado «canalla 
herético» y «maldición para el pueblo». Esto es muy cierto, pues sé muy 
bien —de hecho, es de dominio público— que usted ha prohibido 
terminantemente a su pueblo, mediante una proclama pública, asistir a 
mis servicios y sermones heréticos. A esto le he dicho —y le denunciaré 
ante todo el pueblo cristiano— que usted ha tenido la insolencia de 
prohibir el Santo Evangelio, y si (Dios no lo quiera) persiste en prohi-
biciones tan furibundas e insensatas, entonces a partir de hoy, mien-
tras mi sangre siga latiendo en mis venas, le llamaré por escrito loco 



145Satán se hizo un nido en Allstedt

desquiciado. Y no solo ante toda la cristiandad, sino que también haré 
traducir mis libros a muchas lenguas y le regañaré ante los turcos, los 
paganos y los judíos. Y debes saber que no te temo ni a ti ni a nadie en 
todo el mundo en estos grandes y justos asuntos, pues Cristo grita «¡Ay 
de vosotros!» a los que quitan la llave del conocimiento de Dios… No 
tiréis, o el viejo abrigo se rasgará por donde no queréis… Si me obligas 
a publicar, te trataré mil veces peor de lo que Lutero trató al papa.16

La carta estaba firmada: «Thomas Müntzer, destructor de los infieles». 
(Por si fuera poco, Simón Haferitz también escribió a Ernst, aconse-
jándole que no «luchara contra Dios.... Llamaré herejes a los que califi-
quen de herejía el Santo Evangelio»).17

La carta era un ataque bastante extraordinario contra la autoridad 
civil. Müntzer no respetaba diferencias sociales cuando se trataba de 
defender la palabra de Dios. No contento con atacar al propio Ernst, 
escribió también a Friedrich el Sabio, el 4 de octubre. Esta carta era más 
respetuosa —un poco— pero la esencia era la misma, que las prácticas 
cristianas debían ser defendidas contra los infieles:

Dirigir un servicio religioso de este tipo en la iglesia, de modo que no 
se pierda tiempo en vano, sino que se fortalezca al pueblo con salmos 
e himnos: estos son los principios básicos de la misa alemana... Pero 
todos mis discursos y protestas no sirvieron de nada, cuando el bien 
nacido conde Ernst de Mansfeld se pasó todo el verano prohibiendo 
a sus súbditos asistir a mis servicios, incluso antes de que el edicto del 
Emperador hubiera sido siquiera publicado... Pido al conde Ernst de 
Mansfeld que comparezca aquí junto con los ordinarios de la diócesis 
y demuestre que mi enseñanza o mi oficio son de alguna manera he-
réticos... Los príncipes no deben aterrorizar a los piadosos. Pero si eso 
ocurre, entonces se les quitará la espada y se les dará a los fervorosos 
para que destruyan a los impíos.18

Müntzer no estaba dispuesto a aceptar nada de esto. Exigió que sus 
enemigos probaran que lo que había estado haciendo iba en contra de 
las leyes de la Iglesia, o en contra del mensaje de la Biblia; y él no iba a 
debatir en su propio terreno, tenían que venir a Allstedt. Ni que decir 

16 Thma, vol. 2, pp. 194-199; Matheson, op. cit., pp. 66-67.
17 Thma, vol. 3, p. 126.
18 Thma, vol. 2, pp. 199-207; Matheson, op. cit., pp. 67-70.



146 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

tiene que el conde Ernst no respondió, pero se quejó amargamente a 
Friedrich. La única respuesta real de Friedrich a todo esto llegó en una 
carta que escribió al conde a principios de octubre, en la que prometía 
investigar y sugería que Müntzer accediera a acatar el mandato impe-
rial. Como tal sugerencia no se indica en ninguna otra parte, podemos 
suponer que se trataba de la interpretación un tanto despreocupada de 
Friedrich del episodio. Dado que Müntzer acababa de escribirle sobre 
la «espada de los príncipes», su actitud fue tal vez demasiado relajada; se 
preguntó ociosamente quién había designado a Müntzer para el púlpito 
en Allstedt, pero no siguió con ese pensamiento. Müntzer había ganado 
la primera partida.

El mandato imperial mencionado por Müntzer y Friedrich fue emi-
tido en Nürnberg en marzo de 1523, tras un debate de varios meses 
sobre la crisis de la Iglesia alemana. Se trataba de un acuerdo muy tem-
poral por el que se debía mantener estrictamente el statu quo hasta que 
las autoridades papales hubieran tomado una decisión sobre las refor-
mas en Alemania: cualquier iglesia o ciudad aún no reformada no debía 
ser reformada, mientras que a cualquier iglesia o ciudad ya reformada 
se le debía permitir conservar sus nuevos ritos. Además, en un vano in-
tento de evitar el éxodo masivo de claustros e iglesias, se prohibió a los 
sacerdotes casarse y a los monjes y monjas abandonar sus claustros; sin 
embargo, no se mencionaron las proverbiales puertas de los establos. 
(En julio, Müntzer se las había arreglado perfectamente para desafiar 
al máximo esta instrucción imperial casándose también con una monja 
fugitiva). El mandato se emitió en marzo, pero no se publicó en Sajo-
nia hasta mayo; el conde Ernst había comenzado su campaña casi tan 
pronto como Müntzer había iniciado sus reformas. Así que, en teoría, 
Mansfeld estaba en su derecho. Müntzer no estaba de acuerdo. 

¿Qué pensaba Lutero? Un año más tarde, en su diatriba contra Witten-
berg en el panfleto Defensa y respuesta bien fundamentadas, Müntzer acusó 
al propio Lutero de complicidad en las acciones del conde Ernst:

La verdad es simplemente... que todos los caminos estaban llenos de 
gente de muchos lugares, que venían a oír cómo el Oficio de Allstedt 
permitía cantar y predicar las Escrituras. Y aunque él [Lutero] reven-
tara, no podía hacerlo en Wittenberg, lo que le irritó tanto que per-
suadió a sus príncipes para que impidieran la impresión de mi Oficio. 



147Satán se hizo un nido en Allstedt

Pero cuando el edicto del papa de Wittenberg no fue atendido, pensó: 
«¡Vaya! Me las arreglaré para interrumpir esta peregrinación».19

Aunque sabemos que Lutero no era amigo de las reformas de Müntzer, 
no hay pruebas que sugieran que las acusaciones de Müntzer fueran 
aquí ciertas. Tampoco pueden desecharse como totalmente improba-
bles, dado el historial de Lutero en el trato con sus oponentes.

Hay dos giros irónicos en todo este episodio. En 1525, el conde 
Ernst pidió al compositor Christoph Flurheym que compilara un «pri-
mer misal popular», una versión alemana de la misa romana, que fue 
debidamente publicado en Leipzig en 1529, y aclamado como un gran 
intento de modernización por parte de la Iglesia católica. ¿Sugirió esta 
idea a Ernst el evidente éxito de Müntzer? En 1525, cuando las liturgias 
de Müntzer se reimprimieron en Erfurt (Müntzer ya había muerto), 
Lutero las aprobó, ignorando por completo sus orígenes.20

La nueva tecnología de impresión con tipos móviles se convirtió en 
una de las armas más afiladas en el arsenal de los reformadores alema-
nes.21 Aunque la gran mayoría de la población no supiera leer, y mucho 
menos se pudiera permitir comprar siquiera un modesto número de 
libros, en el siglo xvi, si querías hacer llegar tu mensaje al mundo, 
era necesario tener acceso a una imprenta. Eso es precisamente lo que 
Müntzer se propuso conseguir en el verano de 1523.

Entre julio de 1523 y agosto de 1524, Müntzer encargó la impre-
sión de no menos de seis documentos, cuya extensión oscilaba entre 
cuatro páginas y más de 200. Su impresor, como hemos señalado, fue 
Nikolaus Widemar, aprendiz de Stöckel de Leipzig. En 1522, después 
de que el duque Georg prohibiera la impresión de obras luteranas en 
Leipzig por parte de Stöckel, este trasladó rápidamente esta parte de 
su negocio a Eilenburg y la puso bajo la supervisión de Widemar. Ei-
lenburg se encuentra a unos ochenta kilómetros al este de Allstedt; y 
entre las dos ciudades están Halle y Leipzig; lo más importante para 

19 Thma, vol. 1, p. 388; Matheson, op. cit., p. 339.
20 Martín Lutero, Letter to Erfurt, 28 October 1525, wa, Briefe, vol. 5, p. 591.
21 Véase Lyndal Roper, Martin Luther: Renegade and Prophet, Londres, 2016, p. 142, 
[ed. cast.: Martín Lutero. Renegado y profeta, trad. Sandra Chaparro Martínez, Madrid, 
Taurus, 2017].



148 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Stöckel era que Eilenburg estaba en la Sajonia ernestina, fuera del al-
cance del duque Georg. La imprenta de Widemar no era muy práctica 
para Müntzer. Pero bien podría haber sido todo lo que pudo conseguir 
en ese momento. Por otra parte, el hecho de tener una imprenta tan le-
jos pudo haber ayudado a ocultar el origen de panfletos que no siempre 
contaban con la aprobación del gobierno o de los círculos eclesiásticos. 
No cabe duda de que la imprenta de Eilenburg estuvo muy ocupada: en 
sus dieciocho meses de existencia se imprimieron unos treinta panfletos 
de diversa extensión, todos de tendencia reformista, incluidos títulos de 
Lutero, Melanchthon, Hans Sachs y otros.22 

Widemar era perfectamente competente como impresor, como se 
desprende de los propios productos. Varios de ellos llevan un frontis-
picio con el escudo de armas de Allstedt, en reconocimiento al apoyo 
financiero del ayuntamiento. Sin embargo, a principios del verano de 
1524, la imprenta de Widemar cerró sus puertas; tal vez Stöckel consi-
deró que el acuerdo era demasiado incómodo para su modelo de nego-
cio. Para entonces Müntzer ya había enviado su manuscrito de la Misa 
evangélica alemana a Eilenburg, y parte de la composición tipográfica 
ya se había realizado. Müntzer se tomó este cierre con calma: dispuso 
que todo —las galeradas para el texto y los bloques de madera con la 
notación musical— se llevara a Allstedt, donde se instaló rápidamente 
una imprenta básica y se completó la impresión a finales de verano. No 
fue una tarea fácil. En julio de 1524 se volvió a hacer uso de esta nueva 
disposición, cuando la siguiente publicación de Müntzer, el llamado 
«Sermón a los príncipes de Sajonia», también fue impresa en Allstedt.

🙞

A principios del otoño de 1523, por primera vez, todo iba bien para 
Müntzer. Confiaba en el éxito de sus reformas. Sí, se había enfrentado 
a Mansfeld, pero en Allstedt nadie se había quejado y, al igual que 
en Zwickau, Müntzer encontró apoyo entre la gente común, así como 
aliados dispuestos entre los miembros del consejo municipal, incluido 
el representante local de las autoridades sajonas, el funcionario electoral 

22 Véase «Nikolaus Widemar», Wikipedia (última consulta en julio de 2023).



149Satán se hizo un nido en Allstedt

Hans Zeiss. Su relación con Zeiss, que se mostraba claramente abierto 
a la reforma religiosa, fue relativamente amistosa. Müntzer intercambió 
varias cartas con él, debatiendo algunos de los puntos más delicados de 
la religión.

En estos primeros años de la Reforma, los habitantes de monasterios 
y conventos abandonaban sus instituciones en masa. Algunos de los 
monjes se unieron al movimiento de Wittenberg y se convirtieron en 
predicadores o maestros; otros, más radicales, vagaron por el país cau-
sando problemas con sus sermones y agitaciones ad hoc. Para las mon-
jas, las opciones eran más limitadas. Algunas acabaron casándose con 
exmonjes u otros predicadores reformados. Una de ellas, Ottilie von 
Gersen, posiblemente de noble cuna, formó parte de un grupo de dieci-
séis monjas que desertaron del convento dominico de Wiederstedt, un 
pequeño lugar a unos treinta kilómetros al norte de Allstedt. Escapar 
de un convento era un asunto delicado, ya que constituía un delito 
punible. Once de ellas se refugiaron con Zeiss en Allstedt, mientras 
que las otras cinco fueron acogidas por el conde Albrecht de Mansfeld 
(hermano de Ernst, pero partidario de la reforma). En 1523, posible-
mente en abril —la fecha es muy incierta— Ottilie se casó con Thomas 
Müntzer. Desgraciadamente, poco más sabemos de ella. Como mujer, y 
luego como esposa de un radical sanguinario, ella misma nunca hubiera 
podido ser objeto de ningún estudio biográfico escrito en el siglo xvi, 
cuando los hechos aún podían estar disponibles. Y Müntzer tampoco 
nos dijo nada sobre ella.

A partir de entonces, Ottilie solo aparece tres veces en los registros 
históricos: al año siguiente, cuando dio a luz a un hijo en Allstedt; más 
tarde, cuando fue identificada entre un grupo de mujeres que interrum-
pían las oraciones en un convento; y, por último, cuando pidió caridad 
a las autoridades tras la ejecución de su marido. No es nada raro que 
las mujeres de la época —ya sea individualmente o en grupo— sean 
completamente ignoradas en la historiografía de la Reforma, dominada 
por los hombres. Y a los historiadores no les ayuda mucho la actitud de 
los maridos y compañeros de esas mujeres. El propio Müntzer, como 
muchos de los líderes de la Reforma alemana, era más bien ambivalente 
respecto a las relaciones con el sexo opuesto. Al menos antes de su ma-
trimonio, en los embriagadores días de principios de 1522, cuando los 
predicadores reformados estaban muy ocupados casándose, Müntzer 



150 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

escribió a Melanchthon para emitir una condena sumamente embara-
zosa de la nueva moda del matrimonio sacerdotal; lo describió como 
«un burdel satánico», ya que impedía que los hombres recibieran la 
palabra viva de Dios; además, que «deberíamos hacer uso de las esposas 
como si no las tuviéramos» —una cita del Primer Libro de Corintios 
sobre la cuestión de la devoción a la causa—. No está del todo claro 
qué quería decir Müntzer con todo esto, pero seguramente, y en cual-
quier interpretación, no era una opinión moderna.23 Curiosamente, sin 
embargo, comienza esta misma carta elogiando el hecho de que los 
sacerdotes se casen, ya que así evitan la hipocresía de vivir en pecado 
con, por ejemplo, un ama de llaves. Más tarde, en julio de 1523, más o 
menos cuando él mismo se casó con Ottilie, escribió a Karlstadt —uno 
de los hombres cuyo matrimonio había provocado la diatriba de Müntzer 
contra el «burdel satánico»— y terminó su carta saludando a la espo-
sa de Karlstadt. Pero incluso en el verano de 1524, Müntzer estaba 
dispuesto a reprender a Johann Lang por su reciente matrimonio con 
una viuda rica; Lang, pensaba, había sido «arrastrado por la pasión» y 
estaba en peligro de descuidar su vocación como predicador.24 No está 
del todo claro por qué Müntzer, ahora casado y predicador él mismo, 
se había puesto tan en contra del matrimonio de Lang, pero bien pudo 
haber sido precisamente porque la nueva Frau Lang era una viuda rica; 
volvió sobre el tema más tarde, en una condena general de los sacer-
dotes que «cortejan a ancianas con grandes riquezas».25 Otra conside-
ración, por supuesto, es que Müntzer y Lang ya habían compartido un 
pasado conflictivo, derivado de los acontecimientos en Erfurt de 1522, 
cuando Lang seguramente tuvo que ver con la expulsión de Müntzer 
de la ciudad.

Las actitudes de Müntzer hacia el matrimonio en general y el ma-
trimonio de los sacerdotes en particular, así como sus opiniones decidi-
damente tradicionales sobre el sexo, son de interés, ya que arrojan una 
luz lateral sobre sus, por lo demás, buenas relaciones con las mujeres. 
Aunque se opusiera al sexo y al matrimonio por principio, es casi como 
si en su caso concreto estuviera bastante contento con ambos; hay una 

23 Thma, vol. 2, p. 133; Matheson, op. cit., pp. 43-46.
24 Thma, vol. 2, p. 258; Matheson, op. cit., pp. 81-82.
25 Thma, vol. 1, p. 369; Matheson, op. cit., p. 316.



151Satán se hizo un nido en Allstedt

innegable dosis de hipocresía en todo esto. Sin embargo, a finales de 
1523, Ottilie y él debían disponer de un hogar bien establecido en 
Allstedt, ya que Ambrosius Emmen, su sufrido «criado», también vivía 
con ellos. Las tareas de Emmen incluían las de secretario: algunas notas 
de los sermones de Müntzer que se conservan están escritas de su puño 
y letra.

En esta atmósfera de éxito continuado, Müntzer decidió acercarse 
de nuevo a Wittenberg. El 9 de julio de 1523 escribió una carta a Lute-
ro, en la que describía Allstedt como «un refugio tranquilo».26 Ahora no 
escribía como un renegado en busca de perdón o un alumno en busca 
de aprobación, sino más bien como un igual en busca de diálogo. En 
todo caso, estaba ansioso por aclarar las cosas y contar la verdad sobre 
sus actividades pasadas. Dirigiéndose al «padre más sincero entre mu-
chos», se defendió del «pestilente Egranus» y de todos sus demás enemi-
gos en Zwickau (aquí sale la agradable anécdota de haber estado en el 
baño en el momento del motín final) y proclamó que había «levantado 
fuertes muros para gloria del nombre de Dios». Aconsejó a Lutero que 
no se dejara influenciar por rumores y que no pensara mal de los que 
experimentaban revelaciones «vivas».

Reconozco la voluntad divina por la que somos colmados, por Cris-
to, de conocimiento y sabiduría espiritual infalible... Ningún mortal 
conoce la doctrina de Cristo... a no ser que previamente los diluvios 
le hayan levantado... y sean desarraigados de nuevo con dolor por los 
roncos rugidos de las fieras... Se puede confiar con gran certeza en la 
revelación divina para distinguir la obra de Dios de la de los espíri-
tus malignos… Amadísimo protector, conoces a Thomas de vista y de 
nombre, no falsifico ni visiones ni sueños; a menos que Dios me los dé, 
no los creo a menos que vea su obra.

Uno de los problemas a los que se enfrentaban los que consideraban los 
sueños, las visiones o los sucesos extraños como mensajes de Dios era 
el simple argumento contrario: que también podían ser mensajes del 
Diablo. Era una posición difícil de defender. El propio Lutero se había 
enfrentado a profundas y continuas dudas cuando explicó su decisión, 
tras una violenta tormenta, de hacerse monje: ¿era la tormenta real-
mente una señal de Dios, o era un truco de Satanás?

26 Thma, vol. 2, pp. 160-172; Matheson, op. cit., pp. 55-59.



152 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

La carta terminaba con saludos a Melanchthon, Karlstadt, Lang y Agri-
cola, y con la esperanza de que Müntzer y Lutero pudieran «avanzar 
juntos por el camino del afecto». Pero tal esperanza estaba muy lejos de 
la realidad. Estaba claro que Müntzer no tenía la intención de abando-
nar sus principios en una alianza con el movimiento que, quince meses 
antes, había condenado por basarse exclusivamente en el aprendizaje en 
los libros y la creencia objetivada. Y Lutero, por su parte, hacía tiempo 
que había superado cualquier punto que pudiera inducirlo incluso a 
tolerar a Müntzer. Evidentemente, este último aún no se había ente-
rado de que Karlstadt había renunciado a sus títulos académicos y se 
había retirado a Orlamünde en abril de 1523, para reformar la misa y 
adoptar —por necesidad— un estilo de vida rural más sencillo como 
granjero/predicador, incluso predicando supuestamente vestido con un 
guardapolvo de campesino. Ya no era colega de Lutero. Pero las noti-
cias acabaron llegando a Allstedt: a finales de julio, Müntzer escribió a 
Karlstadt, dirigiendo su carta a «Andreas Karlstadt, granjero de Wör-
litz»; continuó quejándose de la falta de comunicación y anunció que 
enviaba a un tal Nikolaus para traer noticias de Allstedt: «Creed en este 
hombre. Es sincero en el espíritu de Dios».27 Estas noticias estaban pro-
bablemente relacionadas con la decisión unilateral de los habitantes de 
Allstedt de retener el diezmo a los cistercienses de Naundorf; la «Orde-
nanza de Wittenberg» de Karlstadt había propuesto algo similar en una 
reforma de las finanzas de la Iglesia. No se sabe nada de la identidad 
de este enviado —podría haber sido el magistrado de Allstedt Nickel 
Rucker (o Rückert)—; tampoco hay constancia de que la iniciativa de 
Müntzer fructificara; de hecho, cuando Karlstadt respondió casi un año 
después, se mostró más que crítico con Müntzer. 

La introducción de la nueva liturgia, como medio para reeducar 
a la gente de Allstedt, fue un éxito rotundo, pero también agitó el 
avispero y sacó a la luz a los oponentes de Müntzer. Con el verano 
terminado, Müntzer se dio cuenta de que todavía tenía que luchar 
por su causa. No solo debía fortalecer a sus partidarios en cuestio-
nes de teología, sino que él mismo tenía que estar preparado para 
defenderlos de los ataques. En noviembre recibió una respuesta a su 
carta a Lutero, que le sirvió para reforzar su creencia en la oposición 

27 Thma, vol. 2, p. 189; Matheson, op. cit., pp. 65-6.



153Satán se hizo un nido en Allstedt

activa del mismo. La respuesta no llegó directamente. Antes de que el 
príncipe Friedrich y su secretario Spalatin se detuvieran en Allstedt en 
noviembre de 1523, de camino a la Dieta Imperial de Nürnberg, Lu-
tero les había proporcionado una lista de cuestiones doctrinales muy 
básicas para que se las plantearan a Müntzer. Se celebró una reunión 
en el castillo entre Müntzer, Haferitz, Spalatin y Johann Lang —el 
hombre que supuestamente hizo expulsar a Müntzer de Erfurt— jun-
to con un par de representantes del conde Ernst. (Parece que fue una 
reunión productiva: se registraron gastos por unos 180 litros de vino; 
en una reunión posterior, en marzo del año siguiente, echaron mano 
de aún más. Las cuentas del castillo de Allstedt muestran el consumo 
de dos y medio, y tres y medio eimer —literalmente: cubos o cube-
tas— respectivamente; según los estándares oficiales de Weimar, cada 
eimer contenía unos setenta litros).28

Las once preguntas de Lutero se referían a la naturaleza y proce-
dencia de la fe, sus características y poderes. No tenemos constancia de 
cómo se desarrolló el debate en el castillo de Allstedt. Pero sí tenemos, 
escrito casi inmediatamente, otro panfleto de la pluma de Müntzer. Se 
trata de la Protesta o Proposición de Thomas Müntzer de Stolberg en el 
Harz, ahora pastor en Allstedt, sobre su doctrina y el comienzo de la verda-
dera creencia cristiana y del bautismo.29 Este nuevo trabajo era un ataque 
a los que defendían las viejas creencias, y fue escrito en el mismo tenor 
que el «Manifiesto de Praga». La diferencia en el enfoque de la discusión 
entre ambos hombres resulta característica: Lutero promovió un debate 
muy privado y por poderes en el castillo; Müntzer respondió con una 
exposición completa y muy pública en la prensa. Es una producción 
típica de Müntzer, redactada en un lenguaje colorido y animado. Habla 
de los Elegidos, subraya la necesidad del sufrimiento espiritual y ataca 
ferozmente a los sacerdotes que descartan el sufrimiento con unas pocas 
palabras ignorantes:

Una ansiosa espera de la palabra es la primera etapa para convertirse en 
cristiano. Esta misma expectación debe sufrir primero la palabra y no 

28 Thma, vol. 3, pp. 132-3.
29 Protestation odder empietung Tome Müntzers von Stolberg am Hartzs seelwarters zu Alstedt 
seine lere betreffende unnd tzum anfang von dem rechten Christen glawben unnd der tawffe, en 
Thma, vol. 1, pp. 267-287; Matheson, op. cit., pp. 188-209 y pp. 224-232.



154 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

debe haber consuelo en que se nos prometa el perdón eterno a causa de 
nuestras obras. Es entonces cuando una persona piensa que no tiene fe 
en absoluto. Y finalmente tiene que estallar y decir: «Oh, qué miserable 
soy, ¿qué está pasando en mi corazón? Mi conciencia está devorando 
mis humores y mi fuerza y todo lo que soy. ¿Qué se supone que debo 
hacer? Estoy perdiendo la razón, no tengo consuelo ni de Dios ni de la 
criatura. Dios me tortura con mi conciencia, con la incredulidad, con 
la desesperación y blasfemo contra él. Exteriormente me asaltan la en-
fermedad, la pobreza, la angustia y toda clase de necesidades, la gente 
mala, etc. Y por dentro es aún peor que eso».

Y entonces vienen los piadosos eruditos, si es que alguna vez vienen 
estos tipos tan lúgubres... y se molestan mucho por tener que abrir la 
boca, pues cada palabra debe costar una buena suma, y dicen: «¡Ja, mi 
querido hombre, si no puedes creer, entonces vete al diablo! Y entonces 
la pobre criatura responde: «Oh, sapientísimo doctor, de verdad me 
gustaría creer, pero mi falta de fe abruma todas mis intenciones. ¡Qué 
se supone que debo hacer?» Pero entonces el erudito le dice: «Bue-
no, querido amigo, no deberías preocuparte por cosas tan elevadas. Lo 
único que tienes que hacer es creer. Olvida esos pensamientos. Eso es 
inútil fantasía. Vete a casa y alégrate; así olvidarás todas esas preocu-
paciones». Mira, querido hermano, ese es el tipo de consuelo que ha 
prevalecido en la Iglesia.

Esta larga y sentida denuncia de la creencia «objetivada» de las antiguas 
prácticas religiosas —y, por implicación, de la religión al estilo de 
Wittenberg— constituyó el pilar central del panfleto. Por su tono y 
casi por las propias frases empleadas, se trata sin duda de un panfleto 
en el que el «Manifiesto de Praga» alcanzó su madurez, representando 
la obra más importante hasta el momento del periodo en Allstedt de 
Müntzer: ahora tenía una imagen clara de sus lectores, y una imagen 
más clara de quienes constituían los «académicos».

Aquí Müntzer aborda de nuevo la peligrosa situación de «los po-
bres» —en el sentido de pobres espirituales— y castiga a los teólogos 
académicos por su prepotente desatención a la gente corriente:

Si nosotros, los eruditos, vamos a perseguir tales cosas, entonces debe-
mos hacer un mejor uso de nuestras cabezas. Así que el erudito negli-
gente dice: «Sí, bueno, si presentas una doctrina tan elevada a la gente, 
por supuesto que se volverán locos y perderán el juicio». Entonces di-
cen: «Cristo dice que no hay que echar perlas a los cerdos». ¿De qué 
sirve una enseñanza tan espléndidamente espiritual a la pobre gente 



155Satán se hizo un nido en Allstedt

vulgar? Eso solo lo saben los eruditos». ¡Oh, no, no, no, querido señor! 
San Pedro te dice quiénes son los cerdos cebados: son todos los deslea-
les y falsos eruditos, independientemente de la secta a la que pertenez-
can, que consideran correcto atiborrarse de comida y emborracharse 
y que siguen todas sus lujurias en la alta vida y rechinan sus afilados 
dientes como perros si alguien dice una palabra contra ellos.

Por último, Müntzer aborda la cuestión del bautismo, acercándose 
como nunca antes a la doctrina del bautismo de adultos. Pero su preo-
cupación por el bautismo está en el contexto de la falta de comprensión 
de los académicos. El bautismo, dice, se ha convertido en «un mimetis-
mo bestial». Aunque los académicos citan el Evangelio de Juan sobre el 
bautismo en agua, no han entendido que el agua es el «movimiento de 
nuestro espíritu en el espíritu de Dios». El bautismo de niños confundi-
dos les condena a la perdición. «Nuestra ignorancia sobre el bautismo», 
concluye, «se debe a que solo nos preocupan las ceremonias y los ritos 
eclesiásticos».

Las ideas de Müntzer sobre el bautismo brotaron de manera natural 
a partir de sus doctrinas sobre los orígenes de la creencia. Si la creencia 
viene a través de la duda y la desesperación, y se alimenta de la expe-
riencia espiritual, entonces los niños no pueden ser llevados al cristia-
nismo a través de ritos externos. Tampoco podía aceptarse la práctica de 
permitir que los padrinos asumieran la carga de la supervisión religiosa, 
ya que esto simplemente implicaba un sacramento externo, desplazado 
en el tiempo. Aunque hoy en día este argumento, como el del sacra-
mento del pan y el vino, pueda parecer un poco esotérico, la cuestión 
de si el individuo bautizado debe entender su bautismo es una cuestión 
que conduce directamente al punto central: la necesidad del individuo 
de experimentar la verdadera creencia, así como la libertad del indivi-
duo frente a los ritos y ceremonias de la Iglesia.

Müntzer cierra su obra con una oferta de debate público, no ence-
rrados «en un rincón sin testigos suficientes, sino a la luz del día». Se 
trataba de una crítica apenas velada a Lutero, cuya reacción a los plan-
teamientos de Müntzer fue un tanto solapada. En 1524, Lutero vuelve 
a intentar persuadir a Müntzer para entablar una disputa a puerta cerra-
da. Pero Müntzer no se dejó convencer en su convicción de que el deber 
de educar al pueblo no le permitía el secreto. A Lutero le dirigió este 



156 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

comentario: «El que no se sienta insultado por esto, que escriba como 
amigo, y yo le responderé en su totalidad, para que ninguno de los dos 
pueda juzgar al otro injustamente».

El final de 1523 fue una época de mucho trabajo para Müntzer 
y para su impresor. En diciembre, Widemar imprimió la Protesta; en 
diciembre o enero también imprimió una nueva (tercera) edición de la 
Ordenación y razón y estaba terminando las pruebas para el Oficio de la 
Iglesia alemana, una tarea que en sí misma había llevado unos cuatro 
meses de principio a fin. Por si fuera poco, en San Vigberto, Simon 
Haferitz, que había estado trabajando estrechamente con Müntzer, 
también mantuvo ocupado a Widemar publicando en enero su sermón 
«Sobre los Tres Reyes Magos», en el que los tiranos, los Elegidos y los 
sueños ocupaban un lugar destacado; era un folleto que se apoyaba en 
gran medida en las doctrinas y el vocabulario de Müntzer.30 

Durante el periodo de Año Nuevo, Müntzer se las ingenió para au-
mentar la carga de trabajo de Widemar escribiendo un nuevo panfleto, 
titulado Sobre la fe fraudulenta. Parece que fue bien recibido, ya que se 
reimprimió dos veces en 1524 y otra en 1526. Editado, constaba de ca-
torce párrafos, y prácticamente cada línea tenía una referencia en el mar-
gen a algún pasaje de la Biblia —quizás sea un poco irónico, dado que 
Müntzer intentaba alejarse de la confianza en las Escrituras—.31 Müntzer 
construye su imagen de la antigua creencia «falsificada», contrastándola 
con la fe de los Elegidos, que solo se alcanza después de mucho sufri-
miento, duda y tormento. La tarea de un «predicador justo», según él, 
era destruir la antigua creencia y preparar los corazones de la gente para 
la palabra viva de Dios. Müntzer rechaza firmemente la aceptación fácil 
y dulce de la creencia:

Hermano mío elegido, ¡mira bien todas las palabras del capítulo 16 de 
Mateo! Allí encontrarás que nadie puede creer en Cristo a menos que 
se haya formado como él de antemano. En medio de la incredulidad, 
el Elegido encontrará que desechará toda la fe fraudulenta que haya 
aprendido, oído o leído en las Escrituras; entonces verá que ningún 

30 Véase Siegfried Bräuer y Günter Vogler, Thomas Müntzer: Neu Ordnung Machen in 
der Welt, Gütersloh, 2016, p. 219.
31 Von dem getichten glawben auff nechst Protestation aussgangenm en Thma, vol. 1, pp. 
288-299; Matheson, op. cit., pp. 214-225.



157Satán se hizo un nido en Allstedt

testimonio exterior puede crear nada de esencia en su interior... Por lo 
tanto está ansioso por la revelación.

En una carta escrita a Hans Zeiss a principios de diciembre de 1523 y 
adjunta a la versión impresa del panfleto, Müntzer argumentaba que el 
sufrimiento de los Elegidos completaba efectivamente el sufrimiento de 
Jesús, que los Elegidos y Jesús eran, por tanto, complementarios. Pero 
aquí también explicaba por qué se proponía presentar sus argumentos 
con tantas referencias escriturales: «Necesito explicar las Escrituras en 
todos aquellos lugares donde no me he referido a las Escrituras. De lo 
contrario mi libro se publicará sin estar armado contra las armas de los 
académicos carnales».32

El año 1523 cerró tan positivamente como Müntzer hubiera desea-
do. Había consolidado su posición en la comunidad y había demostra-
do que tenía una contribución valiosa y positiva que hacer. Al llevar a 
cabo sus preparativos prácticos para la reforma, había obligado a sus 
oponentes católicos y de Wittenberg a revelar sus intenciones.

El año siguiente comenzó de forma similar. Müntzer pasó los pri-
meros meses del año preparando para la imprenta su Misa evangélica 
alemana, que, debido a la complejidad técnica de la composición tipo-
gráfica, no vio la luz hasta agosto (aunque era considerablemente más 
corta que su Oficio eclesiástico, con solo ochenta y seis páginas). Esta 
obra tenía un título tan intransigente como la liturgia anterior: «La 
misa evangélica alemana, que hasta ahora ha sido en latín y utilizada 
como sacrificio por los sacerdotes papistas, en gran detrimento de la fe 
cristiana, pero que ahora, en estos peligrosos tiempos, se reforma para 
exponer la abominable idolatría perpetrada durante tanto tiempo en el 
abuso de la misa».33

La introducción de Müntzer a su Misa era más contundente que 
la de su liturgia anterior; a estas alturas, ya había sufrido la oposición 
a sus reformas: «Recientemente he publicado varios Oficios y cánticos 
de alabanza», escribió, «que han enfurecido a algunos académicos y los 

32 Thma, vol. 2, p. 217; Matheson, op. cit., p. 71.
33 Deutsch Euangelisch Messze etwann durch die Bepstischen pfaffen im latein zu grossem 
nachteyl des Christen glaubens vor ein opffer gehandelt, en Thma, vol. 1, pp. 198-266.



158 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

han puesto celosos y han sudado para suprimirlos.34 Condena a «los sa-
cerdotes que holgazanean toda la semana como terratenientes y solo los 
domingos dan un sermón» y lanza varios ataques apenas disimulados 
contra Ernst de Mansfeld y otros «tiranos furibundos» que intentaron 
impedir la educación del pueblo. Y luego, evidentemente en respuesta 
a los críticos de la persuasión de Wittenberg, escribe:

Me acusan de querer resucitar y perpetuar los antiguos gestos, misas, 
maitines y vísperas papales, lo cual nunca ha sido mi deseo ni mi in-
tención; sino que lo hice para ayudar a las pobres, miserables y ciegas 
conciencias de los hombres y mostrarles en versión abreviada lo que 
antaño cantaban y leían en latín en iglesia y claustro falsos sacerdotes, 
monjes y monjas engañadores.

Lutero expondría claramente su postura sobre la misa un año más tar-
de, en su largo y despiadado panfleto anti-Karlstadt Contra los profetas 
celestiales.35 Allí, Lutero afirmaba que quería que las liturgias se revisaran 
por completo, tanto en la forma como en el contenido. Pero Müntzer 
sostenía que las antiguas formas no eran irrelevantes ni inadecuadas; al 
contrario, eran absolutamente vitales:

Como los mismos predicadores evangélicos admiten que hay que salvar 
a los débiles... no se puede encontrar un medio mejor ni más adecua-
do que tratar los mismos cantos de alabanza en alemán, para que las 
pobres conciencias débiles de la gente no sean arrastradas a una juerga 
vertiginosa ni satisfechas con cancioncillas sueltas y sin valor, sino que 
se les permita viajar a su propio ritmo, con salmos e himnos cambiados 
del latín al alemán, hacia la palabra de Dios y una correcta compren-
sión de las Escrituras.

Se trata de una divertida inversión de papeles: a principios de 1522, 
Lutero había prohibido la reforma de la misa de Wittenberg precisa-
mente porque los «débiles» debían ahorrarse el dolor de un cambio 
rápido; en 1524, el propio archi-Satán de Allstedt utilizaba precisa-
mente el mismo argumento, mientras que Lutero estaba totalmente 
a favor del cambio.

34 Thma, vol. 1, p. 199; Matheson, op. cit., p. 180.
35 Martín Lutero, Wider die Himmlischen Propheten (1525), wa vol. 18, p. 123.



159Satán se hizo un nido en Allstedt

A comienzos de 1524, Müntzer había logrado grandes avances en la 
educación del pueblo de Allstedt, y había sentado las bases para su pos-
terior educación con sus nuevas liturgias, sus tres panfletos sobre doc-
trina y una práctica y exitosa reorganización del culto público. Además, 
había establecido una fructífera relación con el ayuntamiento y con 
el funcionario electoral local. Incluso se había casado. Y, al menos de 
momento, se ha enfrentado a los gobernantes locales. Todo ello en doce 
meses frenéticos. Realmente, por primera vez en su vida de reformador, 
Müntzer debió sentir una profunda satisfacción.

Desde esta posición de fuerza, tanto externa como interna, avanzó a 
la siguiente etapa de su reforma: desafiar directamente el orden social.





161

Sí, estaba allí ante los Príncipes y Consejeros como si se 
hubiera quedado mudo... su cara estaba tan amarilla como la de 

un cadáver, estaba sumido en una profunda desesperación.
Johann Agricola (1525)

En marzo de 1524, Sofía de Schaffstedt, abadesa del convento de 
Naundorf, no estaba muy contenta. En primer lugar, los ingratos ha-
bitantes de Allstedt se habían negado a pagar el diezmo anual al que 
el convento tenía derecho desde hacía siglos. Cuando por fin se vieron 
obligados a pagar, lo hicieron de muy mala gana, lo que agrió aún más las 
relaciones. Y finalmente, en un acto verdaderamente escandaloso, se pre-
sentaron una noche y quemaron una capilla perteneciente al convento. 

¿Cómo se había podido llegar a esto? 
A principios de 1524, Müntzer se había sumergido en una ajetreada 

vida como pastor de Allstedt. Tenía familia, responsabilidades y visitas, 
y a finales de marzo Ottilie dio a luz a su hijo. Por desgracia, el nombre 
del bebé y todo lo demás sobre él resulta ahora desconocido. No apare-
ce en ningún registro posterior.

A lo largo del año llegaron numerosos visitantes interesados en ver 
por sí mismos cómo se celebraban los servicios de la iglesia reformada 
de Allstedt. Uno de ellos era Martin Seligmann, párroco de Heilbronn, 
situado a una distancia considerable hacia el oeste. Había ido a prin-
cipios de mayo, evidentemente para ver a Thomas: Seligmann estaba 
preocupado porque Müntzer y Lutero se estaban peleando y quería 

Capítulo 7

Su cara tenía el amarillo 
de un cadáver.

Rebelión en Allstedt (1524)



162 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

saber cómo le había ido a Müntzer en Weimar. En cualquier caso, esto 
se basaba en información errónea, ya que aunque Müntzer había sido 
convocado a Weimar para dar explicaciones ante las autoridades sajo-
nas, en realidad no fue nunca.1 A principios de año, otro visitante fue 
probablemente Georg Amandus (también conocido como «el predi-
cador cojo»), un reformador comprometido que más tarde se uniría 
a los mineros rebeldes en la ciudad de Schneeberg, cerca de Zwickau. 
Müntzer escribió a «Jeori» (la versión familiar de «Georg») en marzo, 
disculpándose por no haber sido más atento durante su reciente visita:

Después de que viniera a mí en busca de instrucción, no le di ninguna. 
Y no es de extrañar, pues el cuidado de tantas almas me mantiene muy 
ocupado. Sabed, el mismo día en que usted estuvo aquí, tuve otras vi-
sitas que ocuparon mi tiempo y yo ya estaba bastante cansado porque 
tenía que dirigir un servicio religioso ese mismo día.2

El pastor tenía poco tiempo para sí mismo; con bastante cansancio, 
describe a su visitante la rutina diaria con una analogía probablemente 
extraída de sus nuevas circunstancias domésticas: «Es un gran trabajo 
tratar con la gente hoy en día, como el trabajo que tiene una madre 
al limpiar a sus hijos después de que se ensucian». Pero una cosa que 
Müntzer le dio a su visitante de Schneeberg fue instrucciones sobre 
cómo dirigir los nuevos servicios divinos —Amandus probablemente 
se había ido a casa con una copia del Oficio eclesiástico alemán en su 
bolso—. «Debes dirigir el servicio todos los días», escribió Müntzer, «y 
leer en voz alta las leyes de los profetas y evangelistas, para que el hom-
bre común se familiarice con los textos tanto como el predicador». Con 
toda seguridad, en septiembre de 1524 Amandus ya estaba haciendo 
campaña a favor de un servicio religioso alemán reformado en Schnee-
berg.3 A lo largo de ese verano, Amandus fue mencionado varias veces 

1 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, «Thma»; véase 
Bibliografía para más detalles), vol. 2, pp. 234-239; Peter Matheson (trad. y ed.), The 
Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, citado como 
«Matheson»), pp. 74-75.
2 Thma, vol. 2, pp. 226-227; Matheson, op. cit., pp. 104-107. Aunque no se sabe con 
certeza quién era este visitante, las pruebas sugieren que se trataba de Georg Amandus.
3 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, dos 
volúmenes, Leipzig 1905/1917 (reimpreso en Colonia/Viena 1985), vol. 1, p. 72 (en lo 
sucesivo citado como «abkg»).



163Su cara tenía el amarillo de un cadáver

en las cartas e informes que cruzaban el escritorio del duque Georg y 
con la misma frecuencia fue convocado a entrevistarse. Quizá lo más 
molesto para el duque era que el predicador recomendaba que «el pue-
blo gobierne su ayuntamiento y un país gobierne a su príncipe».4 Todo 
ello provocó manifestaciones entusiastas de los mineros locales. No fue 
hasta julio de 1525 cuando Amandus fue finalmente expulsado de su 
púlpito en Schneeberg.

Trabajo duro y poca paga: esa era la suerte de un sacerdote en una 
iglesia del siglo xvi. De ahí surgieron —sin ánimo de poner excusas— 
algunas de las invenciones con las que los funcionarios eclesiásticos ge-
neraban ingresos extra a partir de las misas especiales y otros pequeños 
servicios que tanto molestaban a los reformadores; los «sacerdotes de 
misa» no eran lo mismo que los sacerdotes de pastoral; estos últimos 
estaban ligeramente mejor pagados, dejando a los primeros que se bus-
caran la vida como pudieran. No es de extrañar, por tanto, que otra de 
las cartas conservadas, fechada en julio de ese año, fuera de un librero 
de Halle, que acosaba a Müntzer (muy amablemente) para que le pa-
gara un florín por un libro que había comprado hacía algún tiempo. 
«Creía que ya me habrías enviado el dinero», escribió. «Así que ahora 
te lo vuelvo a pedir... Esta es mi amistosa petición».5 Por un lado, la 
exigente vida de un predicador reformista; por otro, la extraordinaria 
vida de un hombre que lucha contra el poder combinado de la Iglesia 
y el Estado. Apenas una semana antes de que naciera el hijo de Ottilie, 
en las afueras de Allstedt tuvo lugar un acontecimiento que causaría 
conmoción durante meses. Fue el asunto de la capilla de Mallerbach.

Los sermones que Müntzer predicaba durante sus servicios reforma-
dos incluían ataques a las instituciones eclesiásticas existentes. Tanto él 
como su colega Haferitz condenaron a la orden cisterciense, que poseía 
varias propiedades en la zona. Ya en 1523, los ciudadanos de la ciudad 
se habían negado a pagar el diezmo acostumbrado al cercano convento 
cisterciense de Naundorf. Evidentemente, esto no sentó bien a la abade-
sa. Esta se dirigió enérgicamente al duque Johann y al príncipe Friedrich 

4 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bauern-
krieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso en Aalen, 1964), vol. 1, p. 634 (en 
lo sucesivo, citado como «agbm»).
5 Thma, vol. 2, pp. 323-324; Matheson, op. cit., pp. 103-104.



164 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

y, finalmente, Friedrich ordenó el pago del diezmo. Pero esto cayó como 
un mazo en la ciudad. Tal era el espíritu antimonástico de la época, que 
la abadesa y su convento fueron objeto de una rápida venganza. Durante 
la noche del 24 de marzo de 1524, la capilla de Mallerbach, en las afueras 
de Allstedt, lugar de peregrinación del convento, fue saqueada e incen-
diada. Existe naturalmente cierta confusión sobre los hechos, ya que no 
se podía esperar que los participantes dieran un relato fiel. Pero los in-
formes contemporáneos hablan de un grupo de hombres que llegaron al 
anochecer y aconsejaron al anciano vigilante que se quitara de en medio. 
Los hombres quemaron la capilla hasta los cimientos.

La abadesa se quejó inmediatamente, y Hans Zeiss, como represen-
tante local del duque, se vio obligado a investigar. A ello le siguieron 
unas pesquisas en cierto modo sumarias, en las que Zeiss y los fun-
cionarios municipales emitieron el evasivo veredicto de que «personas 
desconocidas» habían cometido el acto criminal. En el informe inicial 
se llegó a sugerir que habían sido agentes de la abadesa quienes habían 
incendiado el lugar, aunque más tarde se matizó la afirmación, menos 
provocadora, de que los culpables probablemente no eran ciudadanos 
de Allstedt. Para colmo de males, se acusó a la abadesa de «sacar pala-
bras dulces que escondían hiel amarga, como cree todo cristiano»,6 es 
decir, de presentar una demanda falsa contra Allstedt para perjudicar 
al movimiento reformista. Las relaciones entre el convento y la ciudad 
de Allstedt no mejoraron con el tiempo. En mayo de 1525, cuando los 
disturbios campesinos en torno a Naundorf estaban en su punto críti-
co, la abadesa se quejó amargamente de que sus peticiones de protec-
ción eran respondidas con un encogimiento de hombros por parte de 
Zeiss, que se excusaba con la noticia de que la mayoría de los hombres 
de Allstedt estaban fuera apoyando a Müntzer.7

Es bastante seguro que Müntzer fue, al menos indirectamente, res-
ponsable del asunto Mallerbach. En su confesión de 1525 decía: «Estu-
vo en Mallerbach y vio cómo algunos ciudadanos de Allstedt quitaban 
cuadros de la iglesia y luego la incendiaban; y había predicado que en 
la capilla se expendían licores y que un ídolo hecho de cera no era fa-
vorable a Dios».8 La credibilidad que se le pueda dar a esta confesión es 

6 agbm, vol. 2, p. 29.
7 agbm, vol. 2, p. 186.
8 Thma, vol. 3, p. 268; Matheson, op. cit., p. 435.



165Su cara tenía el amarillo de un cadáver

discutible. No es improbable que los incendiarios intentaran salvar del 
fuego unas imágenes que probablemente habían pagado. Otro informe 
contemporáneo sugiere que el vigilante nocturno había sido advertido 
del inminente ataque y que los cuadros habían sido puestos a salvo de 
antemano por los cistercienses. Sin embargo, la cuestión de si Müntzer 
estaba en la capilla en esa noche dramática, teniendo en cuenta el con-
texto más amplio, no es importante.

El duque Johann de Sajonia, pintado por Lucas Cranach (1532).
Metropolitan Museum Nueva York (Open Access Public Domain)



166 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Lo que importaba era que sus sermones habían alentado la iconoclastia 
y que, a pesar de ello, fue defendido a ultranza por el consejo municipal 
de Allstedt. Si un suceso así hubiera ocurrido en Zwickau, Erfurt o Ha-
lle, Müntzer se habría encontrado, en poco tiempo, fuera de las puertas 
de la ciudad o en manos de las autoridades.

El asunto Mallerbach atrajo naturalmente la atención de las auto-
ridades. El duque Johann, poco convencido por la desganada inves-
tigación, convocó a Zeiss y a los concejales el 9 de mayo en Weimar 
y les encargó que encontraran a los verdaderos culpables. También se 
ordenó la presencia de Müntzer, pero parece que el ayuntamiento pen-
só que era mejor dejarlo en casa. (Esta es la entrevista de Weimar que 
preocupaba a Seligmann). La intervención de Johann se saldó con la 
exigencia de que alguien rindiera cuentas, en un plazo de catorce días. 
Alguien, cualquiera. Desafortunadamente para el duque, no se encon-
tró ningún chivo expiatorio. Evidentemente se enviaron espías a Allstedt 
para determinar si se podía obtener más información; todo lo que se 
informó fueron declaraciones supuestamente hechas por Müntzer y 
Haferitz que no eran nada elogiosas: el primero había declarado que 
Friedrich, «el viejo barba gris, ese príncipe, tiene tanta sabiduría en la 
cabeza como yo en el culo».9 Quizás no sorprenda, entonces, que poco 
después Friedrich pidiera a su hermano Johann que relevara a Müntzer 
de su puesto. (Para ser justos, en una audiencia posterior celebrada en 
Weimar en julio, Müntzer negó haber dicho tal cosa).

El 14 de junio, «el consejo y toda la parroquia de Allstedt» enviaron 
una carta al duque Johann en la que daban su opinión final sobre el 
asunto Mallerbach. Aunque no está escrita por Müntzer (sino por su 
secretario, Ambrosius Emmen), la carta es en gran parte obra suya. 
Las monjas cistercienses fueron condenadas por lanzar falsas acusacio-
nes a la puerta de Allstedt, incluso después de que los ciudadanos les 
hubieran pagado fielmente los diezmos y los impuestos. La razón de 
la infamia de las monjas, decía la carta, era «para que pudieran promo-
ver su causa odiosa y celosamente impía y anticristiana, y presentarla a 
Vuestra Gracia como algo bueno».10 Está claro que el consejo no había 
cambiado de opinión sobre Müntzer; lejos de ello, ahora instaban al 

9 Thma, vol. 3, pp. 146-147.
10 Thma, vol. 2, pp. 252-256; Matheson, op. cit., p. 80.



167Su cara tenía el amarillo de un cadáver

duque a castigar a los «criminales e impíos, por el honor y la protección 
de los piadosos».

Tres días antes de la carta a Johann, Hans Zeiss y el magistrado de 
Allstedt Nikolaus Rucker se vieron atrapados en una división de lealtades 
entre el duque y la ciudad. Zeiss, como representante de Johann, se dio 
cuenta de que tenía que hacer algo, de lo contrario su propia posición 
estaría en peligro. La primera idea que se les ocurrió a él y a Rucker fue 
detener a uno de los concejales, Ciliax Knauth, y acusarlo de ser el piró-
mano de Mallerbach. El resultado fue una protesta generalizada, cuyo 
punto culminante fue la llegada precipitada de una delegación de mine-
ros del distrito de Mansfeld —a quienes el propio Müntzer claramente 
había llamado a las armas— que exigían saber si él, Müntzer, estaba a 
salvo de ser procesado.11 El 14 de junio, Zeiss decidió intentar calmar 
los ánimos. Su estrategia no fue la mejor: consistió en reunir a gente de 
los pueblos de las afueras, tomar posesión del ayuntamiento y obligar 
al consejo a arrestar a los implicados en Mallerbach. Pero el plan, que 
debía llevarse a cabo por la noche, fracasó estrepitosamente. Se filtró a 
los ciudadanos, saltaron las alarmas y los partidarios del ayuntamiento 
y de Müntzer aparecieron en las calles armados con lo que encontraron. 
El propio Müntzer pidió a las mujeres y a las niñas que se armaran con 
horcas y defendieran las reformas, y ellas lo hicieron con un vigor enco-
miable, ayudando también a hacer sonar las alarmas. En el alboroto, se 
proclamó que una persona podía estrangular a mil, y dos podían acabar 
con diez mil.12 Tras varias horas de manifestación y negociación entre el 
castillo y el pueblo, la protesta se calmó. Unos días después, Zeiss vol-
vió a escribir a Weimar pidiendo permiso para liberar al desafortunado 
Knauth; envió una carta bastante floja a Friedrich en la que explicaba 
que, en realidad, no podía hacer nada más, ya que todo el mundo en 
Allstedt seguía enfurecido por la conducta de la abadesa de Naundorf, y 
cualquier otra acción podía provocar más resentimiento popular.

Y así quedó el asunto durante un mes.
A mediados de julio de 1524 sucedieron dos cosas casi simultánea-

mente. En primer lugar, Müntzer predicó un sermón en el castillo de 
Allstedt ante el duque Johann y su hijo Johann Friedrich. El duque se 

11 Thma, vol. 3, pp. 134-135.
12 Thma, vol. 3, pp. 148-149.



168 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

inclinaba por la reforma eclesiástica, aunque de forma más bien tibia; 
su hijo era más entusiasta y estaba en estrecho contacto con Lutero. El 
segundo acontecimiento fue el acoso a los partidarios de Müntzer en 
Sangerhausen, una pequeña localidad situada a unos doce kilómetros al 
noroeste de Allstedt, en territorio del duque católico Georg. Se trataba 
de un incidente que iba a tener importantes repercusiones.

A principios de julio de 1524, el duque Johann, su hijo Johann Frie-
drich y una serie de importantes cortesanos emprendieron un viaje a 
Halberstadt acompañados por una tropa de 200 jinetes —a los prínci-
pes de Sajonia les gustaba dar espectáculo—. De regreso al sur, los prín-
cipes pasaron la noche en el castillo de Allstedt. A la mañana siguiente, 
13 de julio, antes de emprender la siguiente etapa de su viaje de regreso, 
el grupo recibió una conferencia del famoso reformador de Allstedt. Se 
ha sugerido que los príncipes invitaron a Müntzer a presentarse ante 
ellos, para que Johann pudiera formalizar el nombramiento del predi-
cador al púlpito de la Johanniskirche; pero esto parece poco probable, 
tanto porque era un poco tarde para eso como porque Johann tendía 
a dejar que Allstedt se ocupara de su propia administración eclesiásti-
ca. Es plausible que el propio Müntzer hubiera pedido hablar con los 
príncipes, con la esperanza de convertirlos a su versión de la Reforma. 
También es probable que los príncipes simplemente quisieran ver al 
hombre por sí mismos. En Allstedt no solo se habían cometido muchas 
fechorías, sino que Müntzer también había abierto una imprenta en 
la ciudad, «con la esperanza de imprimir todo lo que le plazca, a pesar 
de que no sabemos si es bueno o malo, y sin la supervisión de ninguna 
persona erudita o profesional».13 Friedrich el Sabio había propuesto al 
duque Johann el 9 de julio que «todo lo que Thomas Müntzer tenga 
la intención de escribir o imprimir debe ser enviado previamente a Su 
Señoría o a mí para su examen». En cualquier caso, ambas partes tenían 
mucho que ganar con la ocasión.

Lo que Müntzer predicó esa mañana a dos de los hombres más 
poderosos de la región se convertiría en uno de sus textos más famo-
sos, el «Sermón a los príncipes de Sajonia», una obra que, con su tono 

13 Karl Förstemann, «Urkunden zur Geschichte Thomas Müntzers und des Bauer-
nkrieges in Thüringen 1523 bis 1525», en Neues Urkundenbuch zur Geschichte der evan-
gelischen Kirchenrefor mation, vol. 1, Hamburgo, 1842, p. 170.



169Su cara tenía el amarillo de un cadáver

intransigente, ha sido justamente celebrada a lo largo de los siglos. Una 
vez pronunciado oralmente, Müntzer tardó solo unos días en imprimir 
las veinticinco páginas del texto en su propia imprenta, que se encon-
traba en Allstedt. Con el acto de imprimir, el sermón, pronunciado en 
privado ante los «grandes y queridos duques y gobernantes», se com-
partió con el público en general. Esto estaba en consonancia con la 
intención de Müntzer de tener debates al aire libre para que todos los 
escucharan. La versión impresa era probablemente más larga que la 
oral: sus 7.500 palabras habrían tardado al menos una hora en leerse 
en voz alta; ¿se habrían sentado los príncipes educadamente durante 
tanto tiempo?

El título con el que se publicó fue Interpretación del segundo capítulo 
de Daniel, predicado en el castillo de Allstedt ante los grandes y venerados 
duques y gobernantes de Sajonia. Müntzer eligió como texto el segundo 
capítulo del Libro de Daniel, la historia de la interpretación del profeta 
del sueño de Nabucodonosor. En primer lugar, se leyó el capítulo en 
alemán a los príncipes y, a continuación, comenzó el sermón. Resulta 
tentador citar grandes partes de este sermón para ilustrar el vigoroso y 
vívido uso que Müntzer hace del vocabulario y la fuerza de su prosa; 
pero debido a su extensión nos limitaremos a examinar algunos aspec-
tos del texto más allá del ya conocido argumento a favor de la «expe-
riencia viva de la fe».14 Estos aspectos son: en primer lugar, su visión de 
la historia y su expectativa del milenio; en segundo lugar, los argumen-
tos a favor de los sueños y las visiones como medios de comunicación 
con Dios; en tercer lugar, la advertencia a las autoridades terrenales 
de que su tiempo como «tiranos» estaba llegando a su fin; y en cuarto 
lugar, una llamada a la acción en defensa de las reformas que marcarían 
el comienzo del milenio, con el propio Müntzer dispuesto a aceptar la 
ayuda incondicional de los príncipes.

Müntzer considera que el sueño de Nabucodonosor, en el que apare-
cía una imagen enorme y temible que se rompía en pedazos con la piedra 
de una montaña, representa las distintas épocas de la historia del hombre:

14 Ausslegung des andern unterschyds Danielis dess propheten…, Thma, vol. 1, pp. 
300-321; Matheson, op. cit., pp. 230-252. Está disponible una traducción inglesa en 
George H. Williams, Spiritual and Anabaptist Writers: Documents Illustrative of Radical 
Reformation, Londres, 1957. Véase también Michael G. Baylor (ed.), Revelation and 
Revolution: Basic Writings of Thomas Müntzer, Bethlehem (pa), 1993.



170 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

La primera está representada por esa gran cabeza de oro en lo alto, que 
fue el imperio de Babel; la segunda es la coraza y las armas de plata, que 
fue el reino de los medos y los persas. La tercera era el imperio de los 
griegos, que deslumbraba por su astucia, representado por el bronce; 
la cuarta, el imperio romano que fue ganado por la espada y era un 
imperio de opresión. Pero la quinta es la que ahora tenemos ante no-
sotros, que también es de hierro y quisiera oprimir, pero también está 
hecha de estiércol, como vemos, pegada por esa hipocresía llana que se 
arrastra y se arrastra por toda la tierra.

La historia de la humanidad, aquí, consiste en una serie de etapas de 
degeneración, con el actual Sacro Imperio Romano Germánico como 
la de mayor degradación, mantenido unido por «las anguilas y las 
serpientes [que] se acoplan juntas en una masa que se retuerce. Los 
sacerdotes y todos los clérigos malvados son serpientes... los señores 
seculares y los gobernantes son anguilas». Hasta aquí, sin concesiones. 
Pero esta visión de la historia revela algunos aspectos interesantes de la 
creencia de Müntzer. Muchos intelectuales que tenían una expectativa 
del inminente Apocalipsis habían fundado su visión de la historia en 
la del teólogo italiano del siglo xii Joachim de Fiore. Fiore postulaba 
que la historia humana se dividía en tres edades: la del Padre —hasta 
el nacimiento de Jesús—, la del Hijo —hasta la Edad Media— y la del 
Espíritu Santo —la Edad de Oro aún por llegar—. Pero la concepción 
de Müntzer elude por completo la teoría joaquinista. Sus edades están 
delineadas por la historia humana real, no por algún patrón divino; el 
nacimiento de Jesús cayó justo en medio de la edad romana, y no tuvo 
ninguna relación con su curso.

De hecho, para Müntzer solo hubo dos épocas en la historia: la pri-
mera fue la lenta y constante caída de la raza humana hasta 1524, carac-
terizada por la lamentable ignorancia por parte de los clérigos y la gente 
común: los «escribas tiraron por la borda el conocimiento puro de Dios 
y en su lugar han instalado un dios bonito, fino y dorado... [que] no 
es más que un simple ídolo de madera. Sí, un sacerdote idólatra de 
madera y un pueblo tosco, estúpido y grosero incapaz de tener el más 
mínimo reconocimiento de Dios». La segunda época sería el milenio, 
cuando la «piedra» del sueño hace añicos la gran estatua:



171Su cara tenía el amarillo de un cadáver

Oh, queridos señores, con qué esplendor destrozará el Señor las viejas 
vasijas con una barra de hierro... Pues la piedra de la montaña se ha 
hecho grande. Los pobres laicos y campesinos lo ven mucho más claro 
que vosotros. [...] Sí, la piedra se ha hecho grande y es lo que el insensa-
to mundo temió durante tanto tiempo. Abrumó al mundo cuando era 
joven; ¿qué hará ahora que es tan grande y poderosa? Así que, mis que-
ridos gobernantes de Sajonia, manteneos firmes en la piedra angular.

Como veremos, a esta «destrucción» del viejo mundo debía contribuir 
la actividad consciente tanto de los Elegidos como de aquellos a quie-
nes pudieran persuadir para que lucharan por Dios. No se trata de una 
espera pasiva del Apocalipsis, sino de una empresa conjunta entre los 
Elegidos y Dios.

El «Sermón a los príncipes» también contiene el argumento más 
explícito de Müntzer a favor de la revelación y el poder de los sueños y 
las visiones. Una de las características más sorprendentes de la interpre-
tación de Daniel del sueño de Nabucodonosor fue el hecho de que el 
rey ni siquiera relató el sueño —Daniel lo compartió en una visión, y 
luego pasó a explicarlo—. En la teología de Müntzer, estas revelaciones 
representan el momento real de la comunicación directa y viva con 
Dios, esa fuente alternativa de fe que se contrapone a la «fe fraudu-
lenta» de académicos y sacerdotes. Al asignar un papel importante a 
tales comunicaciones, se despeja el camino para la igualdad de todos 
los creyentes ante Dios. Müntzer, quizás desarrollando las ideas sobre 
la revelación que había compartido con Storch en Zwickau, procede 
ahora a aducir todo tipo de ejemplos de revelación de la Biblia, y sobre 
esa base argumenta contra Lutero y a favor de la aceptación de la reve-
lación espiritual en el movimiento reformista. (Sus apelativos para los 
luteranos no son elogiosos).

Es en el verdadero espíritu apostólico, patriarcal y profético que uno 
espera las visiones y las supera con dolorosa pena. Por eso no debe 
asombrarnos que el Hermano Cerdo Engordado y el Hermano Vida 
Suave [es decir, Lutero] las rechacen. Porque cuando un hombre no ha 
aprendido la clara palabra de Dios en su alma, entonces necesita visio-
nes... De esto concluyo ahora que quienquiera que ignorantemente 
desee ser enemigo de las visiones, por entendimiento mundano, y las 
rechace o acepte todas sin diferencia, alegando que los falsos soñadores 
han hecho gran daño al mundo por ambición o búsqueda de placer, 



172 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

tendrá un mal fin y tropezará con el Espíritu Santo... nuestros hijos e 
hijas profetizarán y tendrán sueños y visiones, etc.

Müntzer hizo una cuidadosa distinción entre los sueños y revelacio-
nes del Diablo y los de Dios, explicando que los sueños debían ser 
probados en el tormento espiritual o resistir la comparación con la Bi-
blia. Poco nos importa ahora que cosas tan subjetivas como los sueños 
tuvieran que ser probadas por cosas tan subjetivas como el tormento 
espiritual o la interpretación de las Escrituras; lo importante es que 
el individuo estaba autorizado a seguir su propio juicio en asuntos es-
pirituales. Los controles y equilibrios habituales de las convenciones 
religiosas restrictivas no se tuvieron en cuenta. La oferta de Müntzer de 
ponerse a disposición de los príncipes como una especie de adivino ofi-
cial parece ahora un poco desalentadora, pero debe verse en conjunto 
con la alternativa que preveía para los propios príncipes.

La piedra arrancada del monte se ha hecho grande... Sí, alabado sea 
Dios, se ha hecho tan grande que si otros señores o vecinos intentaran 
perseguirte por causa del Evangelio, serían expulsados por sus propios 
súbditos. Esto lo sé con certeza.

Müntzer advierte a la nobleza de su posible destino si continúa defen-
diendo a la Iglesia papal o las reformas de Lutero. Los «señores o veci-
nos» son el duque Georg, el conde Ernst de Mansfeld y la abadesa de 
Naundorf. La única esperanza de los príncipes era unirse a los Elegidos 
y a los pobres:

Si ahora deseáis ser gobernantes justos, entonces debéis agarrar el go-
bierno por la raíz, y actuar como Cristo ha ordenado. Alejad a sus 
enemigos de los Elegidos, pues vosotros sois el instrumento para ello. 
Queridos míos, no nos hagáis trucos baratos y digáis que la fuerza de 
Dios debe manejarse sin recurrir a vuestras espadas, pues de lo con-
trario se oxidarán en vuestras vainas… Dios es vuestro refugio y os 
enseñará a luchar contra sus enemigos.

Así que la espada también es necesaria para la destrucción de los im-
píos, Romanos 13. Pero para que esto ocurra correcta y eficazmente, nues-
tros queridos padres los príncipes, que confiesan a Cristo con nosotros, 
deben usar la espada. Si no actúan así, entonces la espada les será quitada, 
Daniel 7… Pero los ángeles que afilan vuestras hoces para la siega son los 
serios siervos de Dios que afinan el celo de la sabiduría de Dios.



173Su cara tenía el amarillo de un cadáver

Se proponía una alianza: los príncipes de Sajonia debían desvincular-
se totalmente de las viejas costumbres de la Iglesia y de Wittenberg. 
Debían aliarse con el pueblo para defender los cambios que se estaban 
llevando a cabo en Allstedt. La alternativa era su derrocamiento por 
la fuerza combinada de Dios, los Elegidos y el pueblo de Sajonia. A 
cambio de esta alianza, Müntzer y otros miembros de los Elegidos los 
guiarían hacia la espiritualidad correcta y se asegurarían de que perma-
necieran ilesos en el levantamiento apocalíptico. Müntzer concluyó su 
sermón con la demanda, bastante sorprendente, de ser nombrado su 
único consejero religioso:

Por eso debe surgir un nuevo Daniel que os explique vuestras revela-
ciones y marche en vanguardia. Él debe reconciliar la ira de los prín-
cipes y del pueblo enfurecido... Si la verdad ha de salir a la luz del día, 
entonces vosotros los gobernantes debéis (si Dios quiere, lo queráis o 
no) conduciros de acuerdo con la conclusión de este capítulo, donde 
Nabucodonosor nombró a Daniel para un cargo en el que pudiera 
juzgar con justicia y bien, como le dictó el Espíritu Santo.

El castillo de Allstedt, en la actualidad
Foto de Erwin Meier (CC BY-SA 4.0)

Müntzer se adentró audazmente en el ámbito de la política para resol-
ver las cuestiones candentes de la salvación espiritual. La crisis en el 
gobierno y en la religión exigía la intervención humana, antes del inmi-
nente castigo de la humanidad por Dios. Que Müntzer se dirigiera a los 
príncipes de Sajonia —incluso a los que se inclinaban por la reforma— 
nos parece ahora rocambolesco: el desajuste entre sus aspiraciones y la 



174 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

realidad refleja la enorme brecha existente entre los objetivos del movi-
miento reformista radical alemán y las condiciones sociales y políticas 
reales en las que se alimentaban esos objetivos. Por supuesto, era impo-
sible que los príncipes de Sajonia se aliaran con Müntzer.

Terminado el sermón, los príncipes prosiguieron su marcha de re-
greso a Weimar. Apenas la larga columna de jinetes hubo doblado la 
esquina de la carretera, llegaron noticias inquietantes de sucesos en el 
campo, al sur de Allstedt, y en la cercana Sangerhausen, al norte. Ambas 
zonas se encontraban en territorio católico. Al sur, el señor local, Frie-
drich von Witzleben, había sacado las mismas conclusiones del man-
dato de Nürnberg del año anterior que el conde Ernst de Mansfeld, y 
con resultados muy parecidos. Dispuso que sus tropas atacaran a todos 
los campesinos que se dirigían a Allstedt para asistir a los sermones de 
Müntzer; también reprimió ferozmente a los posibles «simpatizantes» 
entre sus propios vasallos locales en el pueblo de Schönewerda, a unos 
diez kilómetros al sur de Allstedt. Mientras tanto, en Sangerhausen, 
alentado por las acciones de Witzleben, el administrador local del du-
que Georg decidió que había llegado el momento de tomar medidas 
contra su propio pastor «müntzerita», Tilmann «Tilo» Banse.

Desde febrero, el duque Georg había expresado su preocupación 
por el espíritu reformista en Sangerhausen. «Hemos oído de fuen-
tes fidedignas que varios de los suyos han ido a Allstedt a escuchar la 
predicación», escribió. Pero el predicador de allí ha apoyado muchas 
demandas engañosas contra el orden y la tradición de la santa Iglesia 
cristiana, y ha incitado a la gente sencilla a la revuelta».15 Georg esta-
ba acostumbrado a mantener un estricto control sobre Sangerhausen, 
hasta el punto de rescindir la elección democrática de los concejales; a 
principios de ese verano se había unido al noble deporte de impedir que 
la gente de la ciudad y los pueblos de los alrededores fueran a Allstedt a 
escuchar a Müntzer. En julio, acusó a Müntzer de fomentar disturbios 
en la propia Sangerhausen: «Desea suscitar la desobediencia, la guerra, 
el derramamiento de sangre de los súbditos contra su señor, todo ello 
en nombre del santo Evangelio».16 El duque decidió que había llegado 
el momento de acabar con este movimiento y ordenó a las autoridades 

15 abkg, vol. 1, p. 609.
16 abkg, vol. 1, p. 718.



175Su cara tenía el amarillo de un cadáver

civiles de Sangerhausen que arrestaran a Banse. (Tilo Banse, descrito 
como «un sacerdote alto y corpulento», continuó sufriendo persecu-
ción; unos años más tarde, en la luterana Magdeburgo, se informó de 
que había sido «colocado en un burro y apedreado hasta la muerte por 
una chusma con estiércol y piedras»).17 El 15 de julio, los partidarios de 
Banse comenzaron a huir de la ciudad. Muchos de ellos se dirigieron 
directamente a Allstedt, donde confiaban obtener asilo. Desgraciada-
mente, como tantos refugiados modernos, el asilo que encontraron no 
fue el que esperaban.

De forma previsible, Müntzer no tardó en reaccionar a esta provo-
cación contra su compañero reformador y envió varias cartas en rápida 
sucesión. La primera, fechada el 15 de julio, iba dirigida a «todas las 
personas temerosas de Dios en Sangerhausen», aconsejándoles que no 
se desanimaran.

El principio de la sabiduría de Dios es el temor de Dios... Si no posees 
este temor puro de Dios, entonces no podrás sobrevivir a ninguna prue-
ba. Pero si lo posees, entonces lograrás la victoria sobre todos los tiranos, 
y ellos serán terriblemente humillados más allá de toda descripción.18

El mismo día, también escribió a las autoridades de Sangerhausen, de-
seándoles igualmente «el puro temor de Dios», pero con una inconfun-
dible diferencia: les advertía del castigo que les aguardaba si persistían 
en sus calumnias y hostigamientos. «Les digo ahora, como una prome-
sa, que si no mejoran su comportamiento, entonces no retendré más a 
aquellas personas que deseen tratar con ustedes».19 Continuando con 
este tema, y en palabras que recuerdan mucho a su carta al conde Ernst 
de Mansfeld un año antes, Müntzer amenaza:

Si le hacéis algún daño al Maestro Tilo Banse, entonces escribiré contra 
vosotros, y cantaré y leeré en voz alta, y os haré las peores cosas que se 
me ocurran, tal como David hizo a sus perseguidores impíos... Caeréis 
bajo mis pies, por muy poderosos que seáis... Sé que no hay nadie en 
este país más idólatra que vosotros.20

17 Thma, vol. 2, p. 283, nota 9.
18 Thma, vol. 2, pp. 277-281; Matheson, op. cit., pp. 83-85.
19 Thma, vol. 2, pp. 281-285; Matheson, op. cit., p. 85.
20 Thma, vol. 2, p. 283; Matheson, op. cit., p. 86.



176 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Pocos días después, Müntzer escribió de nuevo a los seguidores de Ban-
se, sus «queridísimos hermanos en Cristo en la tiránica prisión de San-
gerhausen». Esta vez les aconsejó que dejaran a las autoridades hacer lo 
que quisieran con sus bienes y posesiones, pero que resistieran firme-
mente cuando se tratara de la fe:

Si vuestro príncipe o alguno de los suyos os ordena que no vayáis a 
este lugar o a aquel para oír la palabra de Dios... entonces no debéis 
obedecerles, porque entonces se está poniendo el temor del Hombre en 
lugar del temor de Dios.... El tiempo peligroso está sobre nosotros, un 
tiempo en el que un baño de sangre se desatará sobre este pobre mundo 
obstinado por su falta de fe.21

Tenía mucho más que decir sobre la necesidad de temer solo a Dios y 
no prestar atención a las amenazas de las autoridades seculares. La carta 
llevaba la mención «de Allstedt, a toda prisa». Si se escribió deprisa, 
fue un escrito realmente impresionante, con unas 2.000 palabras bien 
escogidas.

Al principio, los refugiados que habían logrado huir de Sangerhau-
sen fueron bien recibidos en Allstedt. Pero la afluencia no hizo sino 
aumentar la presión sobre Hans Zeiss. No solo por la reacción del du-
que Johann, sino también por la de las propias autoridades de Sanger-
hausen, ya que los representantes del duque Georg insistían en que se 
devolviera a los refugiados. Al cabo de una semana, Zeiss se disponía a 
acceder a estas exigencias. Müntzer, en una de sus varias cartas a Zeiss 
sobre el asunto, lo cuenta así:

El asunto con esta pobre gente fue así: cuando Hans Reichart [uno 
de los alcaldes] bajó de vosotros al castillo, dio la impresión de estar 
muy apenado; les informó de la advertencia que se había hecho; y ellos 
solo pudieron entender que eso significaba que iban a ser entregados, 
así que vinieron a mí y me preguntaron si era nuestro evangelio que 
la gente fuera sacrificada en la carnicería. Por supuesto que me quedé 
atónito y traté de pensar de dónde venía todo esto... Poco después me 
encontré con Hans Reichart que salía de la imprenta. Le dije: «¿A qué 
estáis jugando, a expulsar a la gente? Entonces me dijo que usted [es 
decir, Zeiss] se lo había ordenado.22

21 Thma, vol. 2, pp. 265-274; Matheson, op. cit., pp. 86-91.
22 Thma, vol. 2, pp. 311-316; Matheson, op. cit., pp. 100-103.



177Su cara tenía el amarillo de un cadáver

Por algún motivo, Müntzer seguía pensando que Zeiss estaba de su 
parte, o actuaba como si lo estuviera. En esta carta no hay palabras de 
verdadera queja, sino todo lo contrario: «No deseo en absoluto que los 
administradores piadosos se enfrenten a la ira de la gente común», es-
cribió. «Siempre he predicado que todavía hay siervos piadosos de Dios 
en las cortes de sus señorías».

Müntzer adoptó una visión positiva de los acontecimientos e instó 
a Zeiss —y, evidentemente, sin dudar de que Zeiss alertaría a sus su-
periores, advirtió así a las autoridades— a tomar medidas para frenar 
la opresión:

Los fugitivos van a aparecer por aquí todos los días: ¿debemos dejar que 
los gritos de esa pobre gente nos conviertan en amigos de los tiranos? 
Eso no está de acuerdo con el Evangelio, etc. Os digo que llegará un 
tiempo espantoso de discordia... Porque está más claro que el agua que 
no respetan en absoluto la fe cristiana. Su poder llegará a su fin y muy 
pronto será entregado a la gente común.

En lugar de capitular ante las exigencias de Sangerhausen y del duque 
Georg, Müntzer decidió que había llegado el momento de resistir. El 25 
de julio, en otra carta a Zeiss, describió la creación de una organización 
de defensa:

Debe organizarse una liga sencilla, para que el hombre común pueda 
unirse con administradores piadosos solo por el bien del Evangelio... 
[Solo] debe ser una advertencia a los impíos para que cesen en su furia, 
de modo que los Elegidos puedan aprender el conocimiento y la sabi-
duría de Dios con todas las pruebas.23

Esta liga era para la autodefensa, un elemento disuasorio contra nuevas 
provocaciones; al mismo tiempo, sin embargo, debía ser un vínculo 
entre los piadosos (predicadores y administradores), como vanguardia 
que perseguía la voluntad de Dios, y el pueblo, como cuerpo princi-
pal de tropa. Cabe señalar que Müntzer aún no veía esta liga como 
una especie de organización revolucionaria, sino que se esforzaba por 
mantener a raya las reivindicaciones sociales: «Y en lo que respecta a las 
cuotas feudales, debe quedar bien claro a los miembros de esta liga que 

23 Thma, vol. 2, pp. 320-321; Matheson, op. cit., pp. 101-102.



178 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

no deben pensar que por ello se les permite no dar nada a los tiranos». 
En realidad, la liga ya se había creado el día anterior, después de que 
Müntzer pronunciara uno de sus habituales sermones ante un auditorio 
compuesto por habitantes de la ciudad, refugiados y un considerable 
contingente de mineros.

No era la primera vez que Müntzer proponía una liga. A finales de 
junio o principios de julio, había propuesto la idea de una alianza de 
predicadores radicales y sus congregaciones en toda Alemania central. 
Las cartas que envió a los posibles camaradas no se han conservado, 
pero recibió dos respuestas: una de Andreas Karlstadt y otra de su con-
gregación de Orlamünde. Ambas cartas mostraban signos de pánico. 
Karlstadt (que para entonces había regresado a Wittenberg en un vano 
intento de recuperar el favor de Lutero) comenzó su respuesta espe-
rando que Müntzer no pensara mal de él, pero, dijo, «sus cartas no 
me resultaron muy agradables». Deseaba sinceramente que la gente de 
Allstedt no se dedicara a escribir cartas provocadoras ni a formar ligas, 
ya que «nuestra gente teme que esto conduzca a actos que no perdo-
naríamos en ladrones y rebeldes».24 Su congregación, por su parte, en 
una carta escrita casi al mismo tiempo, afirmaba sin ambages que «si 
nos unimos a una liga con usted, ya no seríamos cristianos libres, sino 
que estaríamos atados a los hombres [...] Y los tiranos lo celebrarían 
diciendo: mirad, proclaman un solo Dios, pero ahora se unen en una 
liga, porque su Dios no es lo bastante fuerte para luchar por ellos».25 
Orlamünde, deducimos, no estaba a favor; la gente de Allstedt tendría 
que seguir sola. Ambas cartas se imprimieron en forma de folleto en 
Wittenberg, probablemente justo después de ser escritas, a instancias 
del propio Karlstadt, que claramente no deseaba correr ningún riesgo 
de contaminación. Más tarde afirmó haber reaccionado a la carta de 
Müntzer de la siguiente manera: «Se me heló la sangre al leerla y me 
estremecí espantosamente», como atestiguarían «aquellos que vieron el 
color de mi cara y la precipitación de mi discurso y mi queja contra la 
carta de Müntzer»; tan consternado estaba que rompió la carta, solo 
para tener que pegarla de nuevo para escribir la respuesta.26 A pesar de 

24 Thma, vol. 2, pp. 287-292; Matheson, op. cit., pp. 91-92.
25 Thma, vol. 2, pp. 292-296; Matheson, op. cit., pp. 93-94.
26 Thma, vol. 3, pp. 142-143.



179Su cara tenía el amarillo de un cadáver

esta fría recepción en julio de 1524, la leal congregación de Karlstadt 
en Orlamünde no se resistió a darle a Lutero una recepción claramente 
más fría cuando se presentó allí un mes más tarde. El príncipe Johann 
Friedrich había animado a Lutero a realizar una gira de inspección por 
las parroquias sajonas, con el fin de identificar y desarraigar a los ele-
mentos radicales. Al detenerse en Orlamünde, los torpes intentos de 
Lutero por denigrar a Karlstadt y deslumbrar a su rebaño con teología 
fueron contrarrestados enérgicamente por los articulados argumentos 
de los feligreses; Lutero se vio obligado a emprender una rápida huida.27

También hay indicios de una organización anterior en Allstedt, 
que pudo haberse establecido sin el impulso de Müntzer. Uno de sus 
miembros, Hans Reichart, confesó en 1525 que, en su primera asam-
blea, treinta hombres juraron «defender el Evangelio, no dar diezmos 
a los monjes ni a las monjas y ayudar a destruirlos y expulsarlos».28 
Los datos sobre esta pequeña organización son, en el mejor de los 
casos, vagos. Que tal cuerpo de hombres existiera no es en absoluto 
improbable. Pero a partir de esa breve declaración de sus objetivos, 
parece como si esta organización se hubiera creado alrededor de la 
época del asunto Mallerbach.

Y, por último, está la afirmación —bastante exagerada— del propio 
Müntzer, en la primera de sus cartas a Sangerhausen, de que «se han 
formado más de 30 pactos y ligas de electos. En todo el país el juego 
está a punto de empezar».29 Quizá lo que Müntzer quería decir con esto 
es que tenía contactos de simpatizantes en treinta ciudades de toda Ale-
mania, como demuestran las visitas de gente como Amandus y Selig-
mann. Y, por supuesto, el propio Tilo Banse era miembro de la «Liga de 
Allstedt» de Müntzer. Un poco de exageración en una situación tensa es 
comprensible: levantaba la moral.

La Liga de Allstedt se fundó el domingo 24 de julio. Inmediata-
mente se inscribieron como miembros unas 500 personas, 300 de las 
cuales eran de fuera de la ciudad: refugiados de Sangerhausen, que ya 

27 Véase Lyndal Roper, Martin Luther: Renegade and Prophet, Londres, 2016, pp. 253-
255 [ed. cast.: Martín Lutero. Renegado y profeta, trad. Sandra Chaparro Martínez, 
Madrid, Taurus, 2017].
28 agbm, vol. 2, p. 470.
29 ThMA, vol. 2, p. 279; Matheson, op. cit., p. 84.



180 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

no tenían nada que perder y mineros del cobre del distrito de Mansfeld. 
Los mineros habían asistido con celo a los oficios y sermones de la igle-
sia reformada de Allstedt durante varios meses, y una decidida diputa-
ción de mineros se había presentado en junio, cuando Zeiss intentaba 
culpar a Ciliax Knauth del incendio provocado en Mallerbach. Los 200 
miembros restantes de la nueva Liga, entre los que se encontraba una 
buena parte de los habitantes de Allstedt y el ayuntamiento en pleno, 
se inscribieron bajo la premisa de que la Liga no fomentaría la reten-
ción de impuestos. La liga no tuvo que emprender ninguna acción de 
autodefensa. Karlstadt se habría sentido muy aliviado. Pero cuando los 
acontecimientos alcanzaron un punto crítico apenas dos semanas des-
pués, no actuó ni como elemento disuasorio ni en defensa propia. (A 
pesar de su ineficacia, la creación de una liga fue un paso trascendental: 
hay que recordar que prestar juramento y unirse a cualquier tipo de or-
ganización era ilegal, ya que suponía romper los juramentos de lealtad 
feudales o cívicos).

En aquellos tensos días de julio, Müntzer animó a Zeiss a dirigirse 
a los príncipes de Sajonia y, de hecho, a pedirles que se unieran a la 
liga. Él mismo ya había hecho esta petición —aunque no con tantas 
palabras— durante su sermón en el castillo: «Pero, ¿qué se supone que 
debéis hacer con la espada?», había preguntado a los príncipes.

Lo que debéis hacer es lo siguiente: desalojad a los hombres malvados 
que obstruyen el Evangelio, abatidlos, si queréis ser siervos de Dios 
y no demonios vosotros mismos... Si queréis ser gobernantes justos, 
entonces debéis agarrar el orden de las cosas por la raíz, y actuar como 
Cristo ha ordenado. Alejad a sus enemigos de los Elegidos, pues voso-
tros sois el instrumento para ello.30

En su carta del 25 de julio, Müntzer aconsejó a Zeiss que dijera a los 
príncipes que debían defender las reformas, «porque de lo contrario 
habrá muchos problemas y esfuerzo, y Alemania quedará peor que un 
matadero». Esta carta fue transmitida posteriormente por Zeiss a sus 
superiores como «una lección sobre cómo evitar piadosamente futuros 
disturbios».31 De poco sirvió.

30 Thma, vol. 1, p. 316; Matheson, op. cit., p. 246.
31 Thma, vol. 2, pp. 316-322; Matheson, op. cit., pp. 100-103.



181Su cara tenía el amarillo de un cadáver

Hans Zeiss es un enigma. Desde 1513 ocupaba el cargo de represen-
tante local del duque Johann en la ciudad de Allstedt. Sus funciones 
le ponían en contacto regular con duques y príncipes, así como con 
concejales y predicadores, además vivía y trabajaba en el castillo. Sin 
embargo, es evidente que se sentía muy inspirado por las reformas po-
pulares que desarrollaba Müntzer. Probablemente fue Zeiss quien pre-
sentó a Müntzer a su primo Christoph Meinhard, rico propietario de 
una fábrica de hierro en Eisleben; Müntzer y Meinhard mantuvieron 
a partir de entonces una instructiva correspondencia sobre cuestiones 
de fe. Durante un breve periodo, tal vez, no hubo grandes conflictos 
de intereses entre estas dos importantes partes de la vida de Zeiss. Pero 
la rápida sucesión de acontecimientos en Allstedt pronto le empujó a 
un dilema muy incómodo, teniendo que elegir entre su pan de cada 
día y su conciencia. No podía ser fácil. Reaccionó lo mejor que pudo. 
En lugar de localizar y detener a los más que probables pirómanos de 
Mallerbach, optó por prevaricar y luego detener a un solo hombre; 
al verse frustrado en este modesto designio, discutió entonces con el 
duque para que todo el asunto se barriera bajo la alfombra. En la me-
dida de lo posible, trató de restar importancia a los acontecimientos 
en los informes a su noble patrón. En sus tratos con Müntzer, consi-
guió ocultar su propio papel en algunos de los contraataques contra 
la población de Allstedt y Sangerhausen. Como medida de seguridad, 
también mantuvo a Spalatin, secretario de Friedrich, plenamente infor-
mado sobre las actividades de Müntzer; casi con toda certeza, Spalatin 
habría transmitido parte de esta información a Lutero. Pero en ningún 
momento Zeiss pareció condenar a Müntzer ni ordenar su arresto, algo 
que habría estado plenamente autorizado a hacer y por lo que proba-
blemente habría recibido elogios de sus empleadores y de Wittenberg. 
En repetidas ocasiones apoyó la negativa de Müntzer a ser interrogado 
«a puerta cerrada», promoviendo en su lugar la idea de una disputa pú-
blica. En agosto de 1524, Friedrich el Sabio escribió a Zeiss una carta 
de advertencia, señalando que se había notado su continua defensa de 
Müntzer.32 Incluso en mayo de 1525, cuando Müntzer se colocó acti-
vamente en el corazón mismo de un ejército rebelde que se enfrentaba 
a los príncipes sajones, Zeiss se esforzó por sugerir que Müntzer no era 

32 Thma, vol. 3, p. 164.



182 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

su líder, sino simplemente un predicador. Adoptar tal postura en 1525 
fue valiente, pero desacertado: una de las secuelas de la derrota del cam-
pesinado de Turingia fue el despido Zeiss de su puesto en Allstedt.33

De las diversas cartas escritas por Müntzer al funcionario electoral se 
desprende claramente que Müntzer le tenía en gran estima. Todas sus 
cartas a Zeiss estaban firmadas como «su hermano». Extrañamente, no 
se ha conservado ninguna carta de Zeiss a Müntzer; quizás gran parte 
de su comunicación fuera verbal; o quizás Müntzer o Zeiss, cuando su 
amistad se hubo enfriado más tarde, se deshicieron de ellas. La relación 
entre los dos hombres resultaba intrigante: los dos mantienen puntos 
de vista similares sobre lo que consideran personalmente importante, 
pero ocupan puestos en la vida cuyos intereses esenciales son diame-
tralmente opuestos. En resumen, una amistad inusual, pero no única. 
Después de que Müntzer abandonara Allstedt, escribió al menos una 
carta más a Zeiss, a finales de agosto o septiembre de 1524; desgracia-
damente, no se ha conservado. A partir de entonces, la única otra vez 
que Müntzer menciona a Zeiss es en una carta que escribió a Meinhard, 
desde Nürnberg, en diciembre. Le dice a Meinhard que no sabe si Zeiss 
es hostil o leal a la causa. Evidentemente, no había habido comunica-
ción entre ambos en las últimas semanas y Müntzer ya debía sospechar 
entonces que Zeiss había optado por su carrera antes que por su fe.34

El propio Zeiss tuvo un final infeliz: durante la guerra de Esmalcal-
da de 1545-1546, librada entre los príncipes luteranos y católicos del 
Imperio, fue capturado por un conde de Stolberg, torturado y ejecuta-
do.35 (Los predecesores de Zeiss en el cargo en Allstedt también habían 
tenido finales difíciles: Wolf von Selmenitz fue asesinado por el hijo de 
un antiguo cómplice en tratos un tanto turbios, así mismo el precursor 
de Selmenitz fue asesinado de un flechazo por su colega en Sangerhau-
sen. Este no era un trabajo para pusilánimes).

El verano de 1524 estuvo lleno de una excitación incesante, distur-
bios civiles y discursos inspiradores. En medio de todo ello irrumpió, 
con cierta inevitabilidad, Martín Lutero. Ya el 18 de junio, escribió una 
carta privada al príncipe Johann Friedrich, advirtiéndole del «Satanás 

33 Thma, vol. 3, p. 123.
34 Thma, vol. 2, p. 386; Matheson, op. cit., p. 136.
35 Thma, vol. 2, p. 208.



183Su cara tenía el amarillo de un cadáver

de Allstedt» y exigiendo que Müntzer fuera obligado a venir a Wittenberg 
para debatir.36 A mediados de julio, amplió la carta y la hizo imprimir 
como una Carta a los príncipes de Sajonia, sobre el espíritu rebelde, de die-
ciocho páginas;37 no hay que ser muy listo para adivinar que el espíritu 
rebelde en cuestión aquí era Müntzer. Es difícil determinar con exac-
titud qué impulsó a Lutero a publicar este panfleto. Por su extensión 
y probable fecha de publicación, parece improbable que reaccionara a 
los mal disimulados ataques personales de Müntzer en su «Sermón a los 
príncipes». Improbable, pero no imposible: las figuras más destacadas 
de la Reforma alemana se esforzaban por escribir a corto plazo, y si la 
noticia del sermón había llegado a Wittenberg en uno o dos días, Lu-
tero bien podría haber desempolvado su anterior carta a los príncipes 
en un tiempo doblemente rápido. Tal vez el detonante fue la noticia de 
que Müntzer proponía una especie de liga nacional de reformadores 
alternativos. A eso se sumó la desagradable noticia de que Müntzer se 
dirigía a sus propios príncipes sajones.

El objetivo de la carta de Lutero era calumniar a Müntzer tanto 
como fuera posible, proporcionar «pruebas» incriminatorias de su com-
portamiento en el pasado y expulsarlo de Allstedt. Citó la destrucción 
de la capilla de Mallerbach y la doctrina de Müntzer sobre el «espíri-
tu» como principales ejemplos de perturbación; y acusó a Müntzer de 
tener miedo de discutir con él —esto, a pesar de la repetida insisten-
cia de Müntzer en que estaría encantado de discutir temas, pero solo 
en público—. (Cabe señalar que Lutero nunca sostuvo un debate con 
Müntzer, ni tampoco realizó una crítica detallada por escrito de las 
ideas de Müntzer). Sin duda, Lutero había experimentado una desagra-
dable sensación de déjà vu sobre los acontecimientos de Allstedt, una 
sensación de que se estaban reviviendo los sucesos de Wittenberg de 
finales de 1521:

Ahora bien, cuando Satán fue expulsado [de Zwickau], vagó por los 
lugares desiertos durante un año o tres, y buscó un lugar de descan-
so, pero no lo encontró, hasta que se estableció en el principado de 
Sus Excelencias Principescas y se hizo un nido allí, desde donde pensó 

36 Thma, vol. 3, p. 139.
37 Lutero, Eyn brieff an die Fürsten zu Sachsen, en Ludwig Fischer (ed.), Die Lutheris-
chen Pamphlete gegen Thomas Müntzer, Tubinga, 1976, pp. 1-12.



184 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

atacarnos, bajo nuestro cobijo y protección... Pero también gritaba ho-
rriblemente y se quejaba de que tenía que sufrir mucho, de modo que 
nadie hasta entonces se atrevía a tocarle con el puño o con palabras o 
con plumillas, y se inventó una gran cruz en la que sufría. Satanás, por 
mucho que mienta sin cuidado ni causa, no puede ocultarse.

Lutero se complació en recordar a los príncipes que el movimiento de 
Wittenberg no se había comportado así. Intentó un análisis muy breve 
y desdeñoso de la teología de Müntzer:

Dicen que debes escuchar la voz de Dios tú mismo, sufrir la obra de 
Dios en ti y sentir cuán pesada es tu carga. La Escritura no significa 
nada, sí, Biblia Babel blablabla, etc. Si habláramos de ellos con tales 
palabras, entonces su cruz y su sufrimiento serían (creo yo) aún más 
apreciados que el sufrimiento de Cristo, y lo valorarían aún más —así 
es como el pobre espíritu se jacta de su sufrimiento y de su cruz.

Habiendo puesto a disposición de Sus Excelencias todos los argumentos 
teológicos necesarios para condenar a Müntzer, Lutero sugirió entonces 
que predicar con las Escrituras era perfectamente aceptable, «pero si 
quieren luchar con algo más que palabras, si quieren destruir y usar sus 
puños, entonces Sus Excelencias deben intervenir: somos nosotros o 
ellos». Tras una docena de páginas de condena, Lutero consideró que su 
deber estaba cumplido. Dejó que sus nobles patrocinadores y protecto-
res decidieran qué hacer; era su decisión, siempre y cuando silenciaran 
a su oponente radical y, al hacerlo, se aseguraran de que «la causa del 
alboroto, a la que el señor hombre-del-pueblo está más que inclinado, 
[pudiera ser] dejada de lado».

No era la primera vez que Lutero expresaba su temor a que la lucha 
por la reforma religiosa desembocara en revueltas sociales y derrama-
miento de sangre. Durante su comparecencia en Worms, había expre-
sado su preocupación por el bullicioso apoyo del pueblo alemán a su 
postura. En sus intervenciones en Wittenberg a principios de 1522 ha-
bía ordenado a sus seguidores que se mantuvieran callados y educados 
y que se tomaran las cosas con calma. Y desde principios de 1522 había 
estado incansablemente al acecho de los «falsos profetas». Müntzer re-
presentaba una nueva y peligrosa variante de este espíritu alborotador.



185Su cara tenía el amarillo de un cadáver

Aunque inflexible en cuanto a la teología de Müntzer y su supuesta 
instigación al populacho, la carta de Lutero parecía bastante relajada; 
evidentemente confiaba plenamente en que las autoridades sajonas 
cumplirían con su deber respecto a la Reforma. Si hubiera visto el «Ser-
món a los príncipes» y el insulto que Müntzer le había proferido, su 
tono podría haber sido algo diferente. Aparte del efecto inmediato en 
sus destinatarios, su carta tiene una importancia histórica más allá de 
julio de 1524, ya que fue la piedra angular sobre la que se construyó la 
percepción de Müntzer en la historia, que persistió totalmente indiscu-
tible durante algo más de tres siglos.

A principios de agosto, las cosas llegaron a un punto crítico. Ha-
ciendo balance de los acontecimientos de julio, los príncipes decidieron 
que era necesario seguir investigando. Los sospechosos de Allstedt fue-
ron convocados a comparecer ante un tribunal en Weimar. Quizás la 
advertencia de Lutero contribuyó a esta citación, quizás no. Weimar se 
encuentra a unos sesenta kilómetros al sur de Allstedt; probablemente 
los delegados de la ciudad habrían tardado un par de días en llegar. El 
último día de julio llegaron Zeiss, Müntzer, el magistrado Rucker y 
los alcaldes Reichart y Hans Bosse. Fueron interrogados por separado 
durante dos días por personas desconocidas. De las decisiones tomadas 
posteriormente se desprende que Rucker y Reichart se rindieron fácil-
mente ante las autoridades y señalaron con el dedo acusador a Müntzer. 
En Weimar no se anunció ninguna decisión y la partida regresó a casa.

Mientras todo aquel con cierto estatus estaba a salvo en Weimar, en 
Allstedt Simon Haferitz, el predicador de la iglesia de San Wigoberto, 
se dedicaba a pronunciar un sermón contra esos «bribones», los prínci-
pes, condes y demás nobleza.38 A veces no hay quien pare la insubordi-
nación. En mayo de ese año, Haferitz había predicado que:

Nuestros señores fundaron los claustros —es decir, los prostíbulos y los 
pozos de asesinatos— y todavía los protegen; los que nacen príncipes 
no pueden hacer el bien, hay que destituirlos y elegir otros nuevos; os 
machacan y os raspan; cuando os dirigís a ellos, no debéis decir: «Por 
la gracia de Dios, duques de Sajonia», más bien debéis decir: «Por el 
disfavor de Dios», y no de nuestros señores.39

38 Thma, vol. 3, p. 164.
39 Thma, vol. 3, pp. 145-146.



186 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Tras regresar a Allstedt el tercer día de agosto, Müntzer fue convocado 
al castillo, donde Zeiss tuvo la poco envidiable tarea de pronunciar el 
veredicto de Weimar. No eran buenas noticias: Müntzer debía cerrar 
su imprenta y despedir a su impresor (tal vez Widemar, aunque no 
podemos estar seguros); sobre la base de que nadie estaba impidiendo 
la asistencia a los sermones y servicios en Allstedt, la liga debía disol-
verse; el propio Müntzer recibió una orden de permanecer callado y se 
le dijo que no causara problemas; y —por último pero no menos im-
portante— había que encontrar culpables por el incendio de la capilla 
de Mallerbach. La decisión sobre la imprenta tampoco fue una buena 
noticia para el ayuntamiento. Müntzer les había convencido para que 
invirtieran la considerable suma de 100 florines en la impresión de su 
Misa evangélica alemana, un trabajo que entonces estaba a punto de 
concluir, y le rogaron al duque Johann que se le permitiera terminar la 
impresión. Milagrosamente, la petición fue atendida: parecía más fácil 
que una obra litúrgica pasara la censura que un simple panfleto o un li-
bro. El producto final impreso muestra algunos signos de haber sido un 
trabajo apresurado, pero al menos estaba terminado. (Johann tenía una 
visión pragmática de la censura: en una carta a Friedrich de esta época, 
se declaraba muy contento de que Müntzer imprimiera lo que quisiera, 
siempre que se hiciera fuera de las fronteras de Sajonia).40

Pero ahora a Müntzer le quedaban muy pocas opciones. Su liga 
de autodefensa se había quedado sin dientes ante la decisión de Wei-
mar; tanto Müntzer como la liga habían perdido el importantísimo 
apoyo del ayuntamiento. Y, aunque Müntzer no lo sabía, tanto el 
conde Ernst de Mansfeld como Friedrich von Witzleben habían de-
cidido aprovechar al máximo el revés. Ernst exigió disculpas a todos 
los habitantes de Allstedt, mientras que Witzleben intensificó su cam-
paña para desalentar a los fieles caminantes; esta vez, sus soldados 
recibieron la orden de disparar flechas para detener a cualquiera que 
intentara llegar a Allstedt.41 Con el cierre de la imprenta y la amenaza 
de nuevas intervenciones si continuaba predicando contra la autoridad 
secular, parecía poco probable que Müntzer pudiera razonablemen-
te mantener o ampliar su audiencia. En una última tirada de dados, 

40 Thma, vol. 3, p. 160.
41 Thma, vol. 3, pp. 175-176.



187Su cara tenía el amarillo de un cadáver

escribió una carta a Friedrich el Sabio,42 puenteando deliberadamente 
al duque Johann, hermano de Friedrich, y dirigiéndose directamente al 
hombre que consideraba más comprensivo con sus reformas. Se queja-
ba a Friedrich de «ese mentiroso de Lutero y de la vergonzosa carta que 
envió a los duques de Sajonia»; le pedía permiso para continuar predi-
cando y escribiendo para poder responder a Lutero de forma adecuada; 
y afirmaba, una vez más, que quería ser juzgado en público y no en una 
sala aislado. Müntzer señaló entonces que, de acuerdo con una solicitud 
del duque Johann, ya había presentado su próximo folleto, titulado El 
testimonio del primer capítulo de Lucas (que más tarde sería ampliado e 
impreso como Una exposición explícita de la falsa fe), a través de Zeiss, 
para su examen: examen no tanto en términos de censura, sino más bien 
—pensaban tanto Müntzer como Zeiss— como una guía para el duque 
sobre «cómo hacer frente a cualquier futura rebelión de una manera pia-
dosa». Termina su discurso a Friedrich con esta mal disimulada amenaza:

Si deseas ser mi bondadoso señor y príncipe, entonces difundiré mi 
mencionada fe cristiana a la brillante luz del día, a todo el mundo, 
tanto oralmente como por escrito, y la expondré con total honestidad. 
Pero si tal oferta no satisface tu benevolente deseo, entonces debes re-
flexionar acerca de por qué la gente común sentirá pavor y desesperan-
za hacia ti y otros como tú. Porque el pueblo tiene grandes expectativas 
puestas en ti, y Dios te ha dado, antes que a todos los demás señores y 
príncipes, una gran comprensión. Pero si haces mal uso de este respeto, 
entonces se dirá de ti: mira, ahí va el hombre que no quiso a Dios como 
escudo, sino que se apoyó en la ostentación mundana.

La carta, como cabía esperar, llamó la atención de los nobles, pero que-
dó sin respuesta.

 Müntzer no podía esperar más. En la noche del 7 al 8 de agosto 
escaló las murallas de Allstedt en compañía de un tal Martin Rüdiger, 
orfebre de Nordhausen, y abandonó la ciudad. Fue una partida bas-
tante apresurada: dejó atrás a su esposa Ottilie y a su hijo, así como a 
su secretario Ambrosius Emmen. Poco después, Thomas apareció en 
Mühlhausen, a unos setenta y cinco kilómetros al suroeste. Aquí dio 
otro paso importante en su transformación en un revolucionario de 
pura sangre.

42 Thma, vol. 2, pp. 330-335; Matheson, op. cit., pp. 110-113.





189

Dios condenó a los espíritus rebeldes e insurgentes y fue su 
voluntad castigarlos con ira. Pues aquí veis cómo este espíritu 

asesino se jactaba de que Dios hablaba y actuaba por medio de 
ellos... Y antes de que pudiera darse la vuelta, yacía en el barro con 

varios miles más. Ya que Thomas Müntzer falló, es bastante claro 
que, usando el nombre de Dios, habló y actuó por el Diablo.

Martín Lutero (1525)

Con la huida de Müntzer a la luz de la luna de Allstedt, donde dejó 
atrás a sus amigos y enemigos, también dejó atrás cualquier idea de que 
los príncipes sajones pudieran dejarse guiar por los teólogos radicales. 
Abandonó también, algunos meses antes, cualquier esperanza de que 
Wittenberg tolerara sus reformas. Tanto en términos teológicos como 
políticos, Müntzer y sus partidarios inmediatos estaban solos. Ahora 
tenía dos opciones: renunciar a sus aspiraciones de reforma religiosa 
radical, encontrar un lugar tranquilo para establecerse y ganarse la vida 
promoviendo la Reforma «martiniana», o seguir trabajando para derro-
car a los tiranos impíos y a sus apologetas. Eligió el segundo camino.

La cita de Lutero que encabeza este capítulo se refiere al resultado 
de la batalla de Frankenhausen en mayo de 1525. Su mensaje es cla-
ro y sencillo: Müntzer perdió la batalla, por lo tanto era hombre del 
Diablo. Esta era una conclusión razonable en el siglo xvi. Y, en pocas 
palabras, este fue el argumento que caracterizó a la mayor parte de la 

Capítulo 8

En el nombre de Dios, hablaba y 
actuaba para el Diablo.

La teología de Müntzer



190 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

historiografía de Müntzer durante los siguientes 350 años. Junto a este 
claro mensaje había otro, explícitamente declarado en todas partes: que 
las enseñanzas teológicas de Müntzer eran en gran parte culpables del 
levantamiento de 1525. No se trata aquí de reivindicar la legitimidad 
moral de uno u otro punto de vista teológico, ni de discutir si Müntzer 
tenía o no «razón» al participar en la actividad revolucionaria en las cir-
cunstancias históricas de su tiempo. Lo importante aquí es la relación 
entre los acontecimientos históricos y las ideas de Müntzer, así como las 
vías por las que se interconectaron. Los contemporáneos de Müntzer 
estaban convencidos de que existían tales conexiones, pero adoptaron 
el punto de vista de que todo se explica de forma unidireccional, esto 
es, que las ideas de Müntzer dieron origen a las revueltas sociales. Los 
críticos católicos del siglo xvi fueron un paso más allá y concluyeron 
que las ideas de Lutero habían engendrado a Müntzer y que, por tanto, 
Lutero era el responsable último de las revueltas y disturbios. La reali-
dad era mucho más compleja que cualquiera de estos juicios simplistas.

La trayectoria de Müntzer hacia la participación en la Guerra de los 
Campesinos estuvo determinada por lo que creía sobre Dios, sobre el 
Apocalipsis y sobre el papel que debían desempeñar en él sus semejan-
tes. Hoy nos parece una trayectoria bastante oblicua, pero no podía ser 
de otro modo: nadie llega a tener ideas revolucionarias por un camino 
recto. En agosto de 1524, todos los elementos de su creencia estaban 
ya en su sitio y resultaban claramente visibles, y aunque se produjeron 
ciertos desplazamiento de énfasis en los últimos meses de la vida de 
Müntzer, la base de su teología ya estaba firmemente asentada.

El viaje del exiliado de Allstedt a la ciudad de Mühlhausen duró 
varios días. Aprovechemos así la oportunidad de sentarnos junto al 
camino y considerar sus creencias en aquel momento. De este modo 
comprenderemos mejor su actividad revolucionaria durante los nueve 
meses siguientes.

El Apocalipsis

Como muchos de sus contemporáneos, Müntzer estaba convencido de 
que «el fin de los tiempos» era inminente. Durante al menos un siglo, 
los pronunciamientos apocalípticos habían sido habituales; por toda 
Europa, pequeños grupos de creyentes se refugiaban en algún lugar 



191En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

seguro para esperar el desencadenamiento de la ira de Dios sobre un 
mundo pecador. O, en ocasiones, se lanzaban a actos de desafío y vio-
lencia con el fin de acelerar el curso de los acontecimientos. El año pre-
ferido era 1500, pero cuando llegó y pasó, entraron en juego cálculos 
más sutiles y refinados; 1524 empezó pronto a ser promocionado como 
un año en el que habría grandes inundaciones y otros signos del fin del 
mundo. Lutero, Melanchthon y otros reformadores de Wittenberg cre-
yeron inicialmente en un gran desastre inminente. No se fijaron fechas 
—una decisión acertada—, pero las expectativas eran altas.

Tal era también la creencia de Müntzer. En su «Manifiesto de Praga» 
de 1521 escribió:

En este tiempo nuestro, Dios derramará su ira insuperable sobre esos 
hombres orgullosos y de madera, impermeables a todo bien... Toda 
villanía debe ser urgentemente sacada a la luz. ¡Cuán maduras están las 
manzanas podridas! ¡Qué maduros están los Elegidos! ¡El tiempo de la 
cosecha ha llegado! Para esto, Dios me ha enviado a su cosecha.1

Pensamientos similares se expresan en sus cartas escritas entre 1521 y 
1524, y especialmente en su «Sermón a los príncipes»:

Oh, queridos señores, con qué esplendor destrozará el Señor las viejas 
vasijas con una barra de hierro… Pues la piedra de la montaña se ha 
hecho grande. Los pobres laicos y campesinos lo ven mucho más claro 
que vosotros [...] Sí, la piedra se ha hecho grande y es lo que el insensa-
to mundo temía desde hace mucho tiempo. Arrolló al mundo cuando 
era joven; ¿qué hará ahora que es tan grande y poderosa? ¿Qué, cuando 
es tan poderosa que golpea imparable contra la gran estatua y destroza 
incluso sus vasijas de barro?2

Pero el papel de los verdaderos creyentes en estos «tiempos finales» 
no era, según Müntzer, simplemente el de sentarse y esperar. Su papel 
era ser proactivos. Los hombres y mujeres que, a través del sufrimien-
to, habían recibido la palabra divina en su espíritu, debían trabajar 

1 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como Thma»; 
véase bibliografía para más detalles), vol. 1, p. 427; Peter Matheson (trad. y ed.), The Co-
llected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo citado como «Mathe-
son»), p. 371.
2 Thma, vol. 1, p. 315; Matheson, op. cit., p. 245.



192 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

incansablemente para asegurar que los predicadores y gobernantes 
impíos no se salieran con la suya. De hecho, el pueblo temeroso de 
Dios debía tomar la iniciativa y tratar de derrocar a tales predicadores 
y gobernantes; despejar así el camino para la llegada de una nueva era. 
Sin embargo, hay aquí una pequeña dificultad. Müntzer no dice en 
ninguna parte cómo debía desarrollarse el Apocalipsis. No hay ninguna 
visión de un gran diluvio, ni de plagas, ni de pestes, ni de la caída de los 
cielos, ni —por el bien del argumento— de una invasión de los ejérci-
tos turcos; y definitivamente no hay ninguna indicación de una fecha 
probable. Si bien está claro que Müntzer creía que, en algún momento 
inminente pero indeterminado, Dios construiría sobre lo que su pueblo 
elegido había comenzado, no es en absoluto evidente cuánto trabajo 
preparatorio había que hacer, y por cuánto tiempo.

Los Elegidos y los impíos 

Sin embargo, lo que estaba muy claro era quién iba a realizar ese tra-
bajo. Serían los «Elegidos», aquellos cuya comunicación con Dios era 
directa y sin intermediarios. Y contra ellos se alinearían «los impíos», 
entre cuyas filas se encontraban los funcionarios y los partidarios de la 
Iglesia papal, también Lutero y su grupo, así como los señores feudales 
y sus representantes.

Müntzer consideraba que la tensión dinámica de la historia era la 
separación de las personas de Dios, y que el principal propósito de 
los mensajeros de Dios en la tierra, los Elegidos, era superar esta se-
paración, primero individualmente y luego difundiendo la palabra y 
actuando contra los enemigos de Dios. Müntzer siempre describió su 
vocación de predicador como una tarea impuesta por Dios: «No es mi 
trabajo, sino el de Dios» fue su máxima en 1521; y en 1525 aconsejó a 
los campesinos rebeldes (con un sutil pero poderoso cambio de perso-
na) que «No es vuestra lucha, sino la del Señor».3 Consideraba que la 
división cósmica no era entre Dios y Satanás, que era la visión medieval 
y luterana tradicional, sino entre la humanidad y Dios.

El estudio del vocabulario de Müntzer arroja interesantes estadísti-
cas sobre el uso de las palabras «Dios», «impío» y «diablo» en sus obras 

3 Thma, vol. 2, pp. 52, 415; Matheson, op. cit., pp. 21, 42.



193En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

impresas de 1523-1524, así como sobre el uso de epítetos para los ad-
versarios de Dios.4 No sorprende que la palabra «Dios» se utilice 480 
veces, pero las palabras «Diablo» o «Satanás» aparecen mucho menos 
(sesenta y una veces; y de estas, la mitad son de hecho citas de la Bi-
blia o de luteranos) y son superadas en número por «impío» (sesenta y 
siete veces). Otros términos positivos («electo», «cristiano», «temeroso 
de Dios», etc.) aparecen con regularidad (132 veces), mientras que tér-
minos despectivos con cualidad humana (académico, villano, monje, 
sacerdote, doctor, tirano, maldito, etc.) aparecen más de 100 veces. Así 
pues, incluso superficialmente, el concepto de dicotomía entre Dios y 
el Diablo queda relegado a un segundo plano, y la responsabilidad de 
la salvación o la condenación recae firmemente sobre los hombres y 
las mujeres. Y puesto que la responsabilidad recae en el mundo de los 
mortales, la conclusión inevitable es que la solución al mal social debe 
encontrarse en la actividad social. Lo que no quiere decir que el Diablo 
no existiera para Müntzer, simplemente que tal ser estaba muy abajo en 
el orden jerárquico de la culpa.

Opuestos a Dios, estaban por tanto los depravados humanos de uno 
u otro tipo. Resulta instructivo observar cómo Müntzer fue incorpo-
rando gradualmente a más y más grupos sociales a esta clasificación 
—desde los papistas y los monjes, pasando por los académicos y los 
filisteos modernos, hasta los tiranos y los luteranos— a medida que 
su actividad le llevaba constantemente al conflicto con estas personas. 
En Jüterbog se menciona a los «tiranos», refiriéndose a los obispos de 
la Iglesia papal. En Zwickau, los «hipócritas» eran en gran parte los 
monjes franciscanos y más tarde los humanistas en torno a Egranus. En 
Praga, el vocabulario se amplía para describir a monjes, sacerdotes, aca-
démicos y estudiantes como «condenados», «malditos» o «heréticos», y 
esta terminología también se utilizó en Erfurt y Nordhausen. Solo en 
Allstedt los «malditos» incluyeron a los luteranos e incluso entonces 
no inmediatamente: si nos fijamos en los principales escritos y cartas 
de Müntzer hasta septiembre de 1523, los que impedían la palabra de 

4 Quedan excluidas de este análisis las palabras musicalizadas en las liturgias. Para otras 
investigaciones sobre el vocabulario de Müntzer, véase también, entre otros H. O. Spill-
mann, Untersuchungen zum Wortschatz in Thomas Müntzers Deutschen Schriften, Berlín, 
1971; Ingo Warnke, Wörterbuch zu Thomas Müntzers deutschen Schriften und Briefen, 
Tubinga, 1993 (reimpreso en 2017).



194 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Dios eran únicamente las autoridades papales y los sacerdotes católicos. 
Tal vez valga la pena señalar que la expresión «impíos» no apareció en 
sus cartas o escritos hasta principios del verano de 1523; algo hizo clic 
en la mente de Müntzer en ese año. En su carta de octubre al elector 
Friedrich, el término «impío» se aplica a ese «canalla hereje» Ernst de 
Mansfeld, a los papistas y posiblemente a los luteranos «que me han 
perseguido de una ciudad a otra sin ninguna razón real».5 En diciembre 
de 1523, Müntzer había aclarado en su mente el papel de los luteranos, 
y estaba muy feliz de describir tanto a católicos como a luteranos como 
«académicos», «condenados» e «impíos». Tras la felonía de la quema 
de Mallerbach y la poco entusiasta investigación resultante, el término 
«impío» se utiliza específicamente contra los católicos, los luteranos y 
la autoridad secular. En el verano de 1524, el término había sustituido 
casi por completo el uso de la palabra «maldito» y se aplicaba abier-
tamente a todos los opositores de Müntzer: en una de sus cartas a sus 
partidarios en Sangerhausen, escribió: «Los impíos os expulsarán de la 
comunidad... Estamos en esos tiempos peligrosos de los que hablaba 
San Pablo: todo aquel que desee actuar con rectitud y guiarse por el 
evangelio será considerado por los impíos como un hereje, un sinver-
guenza y un bribón».6 A partir de ese verano, solo existían los Elegidos 
y los impíos, los seguidores de Müntzer y el resto del mundo.

La única característica unificadora de los impíos era que obstaculiza-
ban la obra de Dios al oponerse a los Elegidos. Los Elegidos eran hom-
bres y mujeres de todos los orígenes, en todos los periodos históricos y en 
todos los países, que se comunicaban directamente con Dios y realizaban 
su obra en la tierra. Müntzer citó muchos ejemplos: Moisés, Elías, Da-
niel, Jesús, los Apóstoles y él mismo. No había necesidad absoluta de que 
los Elegidos fueran cristianos bautizados o estuvieran familiarizados con 
la Biblia, como afirmó explícitamente en distintos lugares:

Si alguien nunca ha oído o visto la Biblia en toda su vida, entonces 
todavía podría tener una creencia cristiana honesta para sí mismo, por 
medio de la enseñanza correcta del Espíritu, al igual que todos aquellos 
que escribieron la Biblia sin ningún libro en absoluto.7

5 Thma, vol. 2, pp. 201-202; Matheson, op. cit., p. 68.
6 Thma, vol. 2, pp. 267-268; Matheson, op. cit., p. 87.
7 Thma, vol. 1, p. 335; Matheson, op. cit., p. 274.



195En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

El argumento era muy sencillo: si las personas descritas en el Anti-
guo y el Nuevo Testamento habían logrado comunicarse con Dios y 
actuar en su nombre sin la ayuda de la Biblia, el Derecho Canónico, 
los decretos de Roma o los sermones de Wittenberg, sin educación 
formal ni ningún otro artificio humano, ¿por qué no iban a existir 
entonces personas similares en cualquier época y bajo cualquier con-
dición? En su carta a Friedrich el Sabio, en agosto de 1524, Müntzer 
hizo la siguiente declaración:

Yo predico una creencia cristiana que no concuerda con la de Lutero, 
pero que está presente en todos los corazones de los Elegidos, la mis-
ma en todo el mundo. Y aunque alguien haya nacido turco, todavía 
tendrá el principio de esta misma creencia, que es el movimiento del 
espíritu santo.8

Los Elegidos —aquellos que abren sus corazones y mentes a la palabra 
directa de Dios, independientemente de su estatus social, cultura, re-
ligión, etnia o educación— se enfrentan, por tanto, a los impíos —casi 
todos los demás, con la notable excepción de la gente común, que ha-
bía sido mantenida en la ignorancia por los predicadores tradicionales y 
los señores seculares—. Nótese, por cierto, la sorprendente opinión de 
Müntzer de que «un turco» (un musulmán) podía ser, sin saberlo, uno de 
los Elegidos. Y no se trata de un caso aislado: ya antes había propuesto 
desenmascarar al conde Ernst de Mansfeld ante «los turcos, los paganos y 
los judíos»,9 y en escritos anteriores había sugerido que estos otros grupos 
religiosos estaban al mismo nivel que los infieles «cristianos». En una épo-
ca en la que los cristianos de Europa occidental consideraban a los turcos 
y a los judíos más allá de la salvación, esta postura resulta sorprendente.

Sufrimiento y dolor 

Para llegar a ser uno de los Elegidos, una persona tenía que experi-
mentar un tormento interior y sufrir la incredulidad, pasando por un 
proceso de refinamiento amargo y doloroso que efectivamente quema-
ría cualquier antigua fe y la dejaría abierta de par en par a la nueva fe. 

8 Thma, vol. 2, p. 333; Matheson, op. cit., pp. 110-111.
9 Thma, vol. 2, p. 197; Matheson, op. cit., p. 66.



196 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Ningún tipo de bautismo formal podía constituir una entrada correcta 
en la verdadera fe. El sufrimiento y el dolor, y la comprensión de ese 
sufrimiento y dolor, eran esenciales. Podía tratarse de un sufrimiento 
buscado deliberadamente o simplemente de un sufrimiento derivado 
de una pérdida de fe o de confianza. La insistencia de Müntzer en la 
necesidad del sufrimiento no era en absoluto nueva en teología, ni tam-
poco ajena al movimiento de reforma iniciado por Lutero. El tormento 
individual implicado en la mística «imitación de Cristo» era una tradi-
ción arraigada dentro de la religión cristiana, con un excelente pedigrí. 
En Alemania había sido expuesta por hombres como Eckhart, Tauler 
y Suso, y el autor de la Theologia Deutsch. El propio Lutero, editor 
de esta última obra, había tenido sus propias experiencias y tormentos 
espirituales, y su reacción a la visita de Storch a Wittenberg muestra 
su aceptación incondicional de la idea del sufrimiento espiritual antes 
de creer. De hecho, su principio fundamental —la «justificación por 
la fe»— era inseparable de la prueba continua del creyente en la vida 
diaria. Müntzer pasó bastante tiempo estudiando a los místicos entre 
1517 y 1520, en un periodo de su vida en el que los fundamentos de 
su fe se veían cuestionados. El mensaje de los místicos era tan radical-
mente diferente del camino habitual hacia la fe que Müntzer, Lutero 
y muchos otros lo abrazaron con entusiasmo. Pero para Müntzer, más 
que para ninguno de sus contemporáneos, la idea de que el sufrimiento 
individual y la duda debían preceder a la verdadera creencia era muy 
profunda y abarcaba todos los aspectos de la fe: no bastaba con llegar a 
la creencia y luego ampliarla aprendiendo de los libros; el sufrimiento y 
la experiencia individual seguían teniendo una importancia primordial 
incluso después de la adquisición de la fe. El panfleto de Müntzer Sobre 
la fe fraudulenta comienza así:

Porque así como el surco en el campo no puede producir una gran co-
secha sin la acción de la reja del arado, así una persona no puede decir 
que es cristiana si antes no ha sufrido la cruz que le permite recibir la 
obra y la palabra de Dios. En tal tribulación, el Elegido amigo de Dios 
sufre la palabra; el oyente fraudulento no puede ser uno de estos, sino 
solo el alumno ansioso de su maestro.10

10 Thma, vol. 1, p. 290; Matheson, op. cit., p. 214.



197En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

Luego habla largo y tendido sobre el sufrimiento, la miseria, el dolor y 
la desolación. No era una fe fácil. De manera similar, Müntzer aconsejó 
a Christoph Meinhard acerca de cómo alcanzar la verdadera fe:

Tus ojos deben abrirse primero sufriendo la obra de Dios, como explica 
la ley... Quienes no han sufrido la larga noche no llegarán al conoci-
miento de Dios, pues la noche a la noche revela el conocimiento, y 
solo después de ella la palabra verdadera emergerá a la luz del día. [...] 
Deben aprovechar cada momento para mortificar la carne, y en par-
ticular nuestro nombre debe apestar terriblemente a los impíos, pues 
solo entonces alguien que ha sido probado puede predicar el nombre 
de Dios.11

De este énfasis en el sufrimiento mental, y a veces también físico, surge 
una pregunta: ¿experimentó el propio Müntzer episodios de tal dolor? 
Sería precipitado suponer que no. Sus repetidos destierros y su forzada 
existencia peripatética no provocaron en él ni derrotismo ni aceptación 
pasiva. Por el contrario, consideraba estos reveses simplemente como 
una prueba de que iba por el buen camino. De ello se derivaba también 
su creencia inquebrantable de que era uno de los Elegidos de Dios; 
más aún, que era el mensajero de Dios, un «Gedeón». Para llegar a tal 
autoevaluación se necesitaba una motivación poderosa. Müntzer fue un 
prolífico escritor de cartas y tratados, pero lo único que rara vez trans-
mitió a la posteridad fue cualquier indicio de su vida personal. Desde 
las cosas sencillas —dónde nació, dónde se educó— hasta las cosas 
importantes —enfermedad, amor, tristeza, desesperación—, de esto no 
tenemos casi nada. ¿Experimentó, como Lutero, un momento de «ca-
mino a Damasco» cuando, en el sufrimiento espiritual y la confusión 
mental, vio el camino que tenía que seguir? Lutero tuvo al menos uno 
de esos momentos, cuando se vio sorprendido por una violenta tor-
menta, y durante años le gustó contárselo a todo el mundo. La región 
del Harz es famosa por sus espectaculares tormentas: truenos ensorde-
cedores, relámpagos aterradores y crecidas repentinas de los ríos. ¿Qui-
zá Müntzer estuvo a punto de morir en una de ellas? O tal vez fue algo 
menos dramático, pero no menos devastador: una crisis existencial en 
la universidad, como las que no son infrecuentes entre los jóvenes lejos 
de casa. Solo podemos adivinar el origen de sus creencias personales.

11 Thma, vol. 2, pp. 240-252; Matheson, op. cit., p. 76.



198 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Sueños y visiones

También fue clave para la teología de Müntzer su actitud ante los sue-
ños y las visiones. Claramente, estaba convencido de que algunos sue-
ños podían ser mensajes de Dios. Esto no era nada raro en la época; 
las causas de los sueños no se entendían —eran tan susceptibles de 
ser mensajes de un mundo sobrenatural como cualquier otra cosa—. 
Pero, como muchos otros, Müntzer no estaba ciego ante la explicación 
igualmente válida de que los sueños y las visiones podían proceder del 
Diablo (o del propio estómago u otro estímulo físico). Que se tomaba 
los sueños en serio queda patente en dos documentos conservados en su 
valiosa colección de cartas, que contienen informes de sueños o visiones 
(para la mente moderna, totalmente banales) experimentados por un 
par de sus seguidores.12

Hacia 1524, el reformador de Allstedt había elevado los sueños y las 
visiones proféticas a un papel importante en su teología, reconociendo 
al mismo tiempo que cada visión de este tipo tenía que ser atestiguada 
por el espíritu vivo de Dios, evidenciado por el tormento y el sufri-
miento previos. Una persona tenía que:

Tener mucho cuidado de que tales figuras en las visiones o sueños sean 
atestiguadas en todas sus circunstancias por la Santa Biblia, para que el 
diablo no se precipite y arruine con su dulzura el ungüento del Espíritu 
Santo... Y el elegido debe cuidar de que la visión no estalle por excita-
ción humana, sino que fluya simplemente de la voluntad irrevocable 
de Dios.13

(Es de notar que este reconocimiento concuerda exactamente con la 
admonición de Lutero a Melanchthon en 1522 respecto a los profe-
tas de Zwickau, de que «Los espíritus deben ser probados... Pregunta 
si han experimentado la angustia espiritual y el nacimiento divino, la 
muerte y el infierno. Si oyes que todas sus experiencias son agradables, 
tranquilas, devotas... entonces no los apruebes»).14

12 Thma, vol. 2, pp. 324-30; Matheson, op. cit., pp. 107-110.
13 Thma, vol. 1, p. 311; Matheson, op. cit., p. 241.
14 Martín Lutero, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009, Briefe, vol. 2, pp. 424-428.



199En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

Müntzer creía que los sueños podían ser una forma de comunicación 
con Dios, o al menos podían ser reveladores. Esto también quedó cla-
ro por la cantidad de tiempo y esfuerzo que dedicó a su «Sermón a 
los príncipes», que era, después de todo, la descripción de un profeta 
—uno de los Elegidos en el pasado— analizando un sueño y sacando 
conclusiones que tenían una importancia crucial para la comprensión 
de la historia divina y mortal. Mientras que un verdadero profeta abre 
su mente al potencial de los sueños y las visiones, los académicos de 
Wittenberg hacen lo contrario:

Se quedan estancados en su inexperiencia, Eclesiastés 34, y se burlan 
de los que han experimentado la revelación de Dios, como hicieron 
los impíos en Jeremías 20. ¿Te ha hablado Dios últimamente? ¿O has 
charlado con él recientemente? ¿Tienes el espíritu de Cristo, eh? Lo 
hacen con gran escarnio y burla.15

Educación y participación

A través del sufrimiento, el tormento espiritual, los sueños o las vi-
siones, cualquier individuo —sin ninguna formación en teología, sin 
siquiera saber leer ni escribir— podía reclamar una autoridad de Dios 
que superaba la autoridad de sus superiores sociales o intelectuales. 
Esto, a su vez, implicaba que cualquiera con un agravio podía desafiar 
el imperio de la ley civil o presentar su propia interpretación de cual-
quier situación y esperar que fuera tomada en serio.

En esa época, el campesinado del sur y el centro de Alemania em-
pezó a defender sus derechos, invocando la autoridad de las Escritu-
ras para justificar sus reivindicaciones. Fue una de las últimas grandes 
explosiones populares en Europa cuyo acelerador añadido fue la doc-
trina religiosa. Müntzer propuso ir un paso más allá: la autoridad no 
solo debía proceder de la Biblia, sino también de la «palabra viva de 
Dios». Su cambio de las Escrituras al espíritu significaba que no era 
necesario saber leer ni escribir ni tener estudios, por lo que las clases 
más bajas y humildes podían participar en la vida política de la nación 
alemana. Müntzer era muy consciente de los problemas educativos que 

15 Thma, vol. 1, p. 306; Matheson, op. cit., p. 236.



200 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

enfrentaba el campesinado; en su panfleto de finales de 1524, Una ex-
posición explícita de la falsa fe, escribió que el «hombre pobre no pue-
de aprender a leer porque tiene problemas para alimentarse, al tiempo 
que predican sin pudor que el hombre pobre debe dejarse despellejar 
y desollar por los tiranos. Entonces, ¿cómo puede aprender a leer las 
Escrituras?».16 La única opción alternativa disponible para los analfabe-
tos y los necesitados era un testimonio «vivo»; y Müntzer proporcionó 
la justificación teórica para tal testimonio.

Con su elección por Dios, los agentes de la obra de Dios en la tierra 
estaban obligados a reparar los daños causados a la fe por papistas y 
luteranos, a abrir los ojos del pueblo y devolverlo a la comunión con 
Dios. Esta tarea —no inusual en sí misma, ya que esa era precisamente 
la vocación de la mayoría de los sacerdotes y predicadores— debía arrai-
garse en la educación. En Praga, Müntzer había lamentado la miserable 
ignorancia de la gente y la deliberada falta de educación proporcionada 
por la Iglesia: «No desespero de la gente. Ay, pequeño grupo, en ver-
dad pobre y lastimoso, ¡cuánta sed tenéis de la palabra de Dios!».17 En 
sus principales panfletos y en la mayoría de sus cartas importantes, se 
aborda repetidamente la cuestión de la educación del pueblo. El mayor 
logro de Müntzer en Allstedt fue comenzar esta educación, a través de 
sus servicios eclesiásticos reformados y la predicación. Cuando Ernst de 
Mansfeld envió a su milicia, Müntzer explicó sus reformas al príncipe 
Friedrich de la siguiente manera:

A menudo he pensado cómo me gustaría derribar los muros de hierro 
ante los pobres de espíritu, y he visto que el cristianismo no puede ser 
rescatado de las fauces del león furioso a menos que se promueva la pa-
labra pura y clara de Dios y se quite el celemín o tapa que la oculta, y se 
trate la verdad bíblica ante el mundo entero... para cantarla y predicarla 
sin ocultarla y sin descanso.18

El compromiso con la educación también determinó su insistencia en 
que la discusión teológica no debía llevarse a cabo «a puerta cerrada», 
en los estudios de los académicos o en los aposentos privados de un 

16 Thma, vol. 1, p. 333; Matheson, op. cit., pp. 270-271.
17 Thma, vol. 1, p. 422; Matheson, op. cit., pp. 366-367.
18 Thma, vol. 2, p. 202; Matheson, op. cit., p. 69.



201En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

castillo, sino ante el pueblo; esto cobró importancia en 1524, cuando 
tanto Lutero como sus príncipes intentaban hacer callar a Müntzer. Otra 
forma de promover la palabra de Dios entre el pueblo fue la creación 
de ligas de defensa, organizaciones cuya función principal era propor-
cionar la fuerza material para defender la palabra espiritual. Fue a través 
de estas ligas que la rebelión popular contribuiría a los objetivos más 
elevados de Müntzer; es notable que, en su carta a la gente de Allstedt 
poco antes de la batalla en Frankenhausen en mayo de 1525, Müntzer 
les aplicó la máxima que había reservado previamente para los Elegidos: 
«No es vuestra lucha, sino la del Señor».19 En 1525, el levantamiento 
popular había convencido a Müntzer de que su objetivo coincidía con 
el de los campesinos y que la lucha contra los tiranos era un proceso por el 
que el pueblo llegaría a Dios.

El temor de Dios

Paralelamente a su defensa de la experiencia individual y viva de la fe 
frente al aprendizaje de los libros y la autoridad de la Iglesia, Müntzer 
desarrolló su doctrina del temor. Esta doctrina describía dos opuestos: 
el miedo al hombre y el miedo a Dios. Cuando Müntzer se vio empuja-
do a la actividad revolucionaria abierta por la postura de las autoridades 
en Allstedt, su doctrina del temor comenzó a asumir mayor importan-
cia en sus cartas y tratados; se convirtió en un criterio para medir la 
actividad revolucionaria. En esencia, la doctrina afirmaba lo siguien-
te: mientras la gente temiera a las autoridades seculares o a los tiranos 
más de lo que temía a la voluntad de Dios, tanto tiempo perpetuarían 
el dominio de los impíos; y mientras temieran a Dios más de lo que 
temían al Hombre, tanto tiempo Dios estaría a su lado y garantizaría 
la victoria final a los Elegidos. «El temor de Dios... debe ser puro, sin 
temor del hombre ni de ninguna criatura... El temor es sumamente 
necesario para nosotros. Porque, así como ningún hombre puede servir 
honestamente a dos amos, Mateo 6, así ningún hombre puede temer 
honestamente tanto a Dios como al mundo».20 En el otoño de 1524, 
en su panfleto Una exposición explícita de la falsa fe, Müntzer concedió 
una importancia crucial a la antítesis de los dos amos. Enfrentado a las 

19 Thma, vol. 2, p. 414; Matheson, op. cit., p. 142.
20 Thma, vol. 1, p. 306; Matheson, op. cit., p. 235.



202 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

provocaciones y la hostilidad del gobierno católico primero y luterano 
después, consideró que el único camino para su causa era ignorar por 
completo las exigencias de los «peces gordos». Como teólogo, expre-
só su idea esencialmente política de la desobediencia civil en lenguaje 
bíblico: la frase «temor de Dios» está tomada de varios extractos de la 
Biblia, por ejemplo el Salmo 19 («El temor del Señor es puro y perma-
nece para siempre») y el Salmo 111 («El temor del Señor es el principio 
de la sabiduría»). Otros teólogos también citaron estos pasajes, pero lo 
crucial es la interpretación que Müntzer hace de la frase. Su doctrina 
del temor se remonta a sus primeros escritos, a su condena de la mezcla 
del razonamiento mundano con el conocimiento divino en las obras de 
Tomás de Aquino y los escolásticos. En Zwickau, habló de la necesidad 
de tener «temor de Dios» frente a los ataques de la oposición. En el 
«Manifiesto de Praga», escribió:

Donde la semilla cae en buena tierra, es decir, en el corazón que está 
lleno del temor de Dios, ese es entonces el papel y el pergamino sobre 
el que Dios escribe la verdadera palabra espiritual… Los estudiantes, 
los sacerdotes y los monjes no experimentan el sufrimiento de la fe en 
el espíritu del temor de Dios. No desean ser atemorizados por el espíri-
tu del temor de Dios y por eso se burlan eternamente de las tentaciones 
de la fe.21

Cuando el conde de Mansfeld tuvo la temeridad de aplicar los términos 
del mandato imperial a la peregrinación semanal a Allstedt, el núcleo 
de la polémica de Müntzer fue el siguiente:

Has de saber que ni siquiera temo al mundo entero en asuntos tan 
intensos y legítimos. Pues la clave para el conocimiento de Dios es que 
uno gobierne al pueblo para que aprenda a temer solo a Dios, Roma-
nos 13, pues el principio de la verdadera sabiduría cristiana es el temor 
del Señor. Y ahora queréis que se os tema más que a Dios.22

En este breve pasaje, Müntzer argumenta que un cristiano no está obli-
gado a someterse al poder secular de la nobleza, que la nobleza no debe 
bloquear el progreso de la reforma y que el verdadero conocimiento o 

21 Thma, vol. 1, p. 421; Matheson, op. cit., p. 365.
22 Thma, vol. 2, p. 197; Matheson, op. cit., p. 67.



203En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

fe es idéntico al «temor de Dios» sin diluir. En la carta complementaria 
al príncipe Friedrich, Müntzer había afirmado:

Los príncipes no atemorizan a los hombres piadosos. Y si se vuelven 
contra nosotros, entonces la espada les será quitada y entregada al pue-
blo celoso para el derrocamiento de los impíos, Daniel 7, y la noble 
joya de la paz será tomada de la tierra, Apocalipsis 6.23

Aunque aquí con los «príncipes» probablemente se refería a los católi-
cos, había una advertencia velada al propio Friedrich.

Un año más tarde, cuando la nebulosa imagen de la época revolucio-
naria se volvió más nítida, el principio del temor se hizo abiertamente 
social. En julio de 1524, Müntzer instó al desafortunado «pueblo teme-
roso de Dios de Sangerhausen» a no inclinarse ante sus perseguidores, 
sino a «Temer solo al Señor Dios; entonces el temor será puro, Salmo 
19. Entonces vuestra fe será probada como el oro en el fuego».24 Nótese 
la combinación de «temor de Dios» y confirmación de la fe en condi-
ciones de sufrimiento. Cuando sus partidarios fueron encarcelados o 
desterrados por las autoridades de Sangerhausen, se repitió este consejo:

No temáis a los que matan vuestro cuerpo, porque entonces ya no 
pueden hacer nada más; pero os mostraré a quién debéis temer: temed 
a aquel que tiene el poder, después de haber matado el cuerpo, de arro-
jar el alma al fuego del infierno; a él, a él debéis temer... Si temes a la 
vida, considera el ejemplo de los santos mártires, cuán poco valoraban 
sus vidas y se burlaban de los tiranos en sus caras [...] En resumen, no 
debes temer a nadie más que a Dios. Si tu príncipe o su funcionario te 
ordena que no vayas aquí o allá para escuchar la palabra de Dios, o te 
hace jurar que ya no irás más, entonces no debes jurar nada, porque 
entonces el temor del Hombre se erigiría en lugar del temor de Dios y 
se erigirá como un ídolo.25

La contraposición de la obediencia a Dios a la obediencia a los mortales 
se extrae de las Escrituras, de Romanos 13. Pero la interpretación de 
Müntzer del consejo dado en ese capítulo es diametralmente opuesta a 
la de Lutero: Lutero tomó este pasaje al pie de la letra, argumentando 

23 Thma, vol. 2, p. 205; Matheson, op. cit., pp. 69-70.
24 Thma, vol. 2, p. 280; Matheson, op. cit., p. 84.
25 Thma, vol. 2, p. 270; Matheson, op. cit., p. 87.



204 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

que las autoridades habían sido instituidas por Dios y, por lo tanto, 
tenían derecho a actuar como quisieran; Müntzer lo leyó de tal manera 
que las autoridades no tenían derecho a interferir en asuntos de fe; si lo 
hacían, entonces debían ser barridas.

El mensaje a los príncipes en el sermón de Müntzer en el castillo de 
Allstedt en julio de 1524 era muy parecido:

Si deseáis ser gobernantes justos, entonces debéis agarrar el gobierno 
por su raíz como Cristo ha decretado. Perseguid a los enemigos de los 
Elegidos... Dios es vuestro escudo y os enseñará a luchar contra vuestro 
enemigo. El hará vuestras manos hábiles para la batalla y os socorrerá. 
Pero tendréis que soportar una gran cruz y sufrimiento por ello, hasta 
que el temor de Dios sea completamente claro a vuestros ojos.26 

Recordad: este consejo no se daba a los oprimidos, sino a los propios 
opresores potenciales. Müntzer les ofrecía una última oportunidad de 
cambiar de actitud y convertirse en «justos», de obedecer la misma ley 
divina —y ¿democrática?— como cualquier otro hombre o mujer. La 
intención de Müntzer de nivelar las diferencias sociales en interés de la 
obra de Dios también se desprende de su saludo al príncipe Friedrich 
en una carta de agosto de 1524: «Que el puro y justo temor de Dios 
con el invencible espíritu de la sabiduría divina te acompañe en lugar 
de mi saludo».27 Este discurso contrasta fuertemente con la habitual 
humildad que se esperaba que mostraran los súbditos de un príncipe, 
e incluso con el discurso de Müntzer al mismo príncipe solo un año 
antes: «Luminosísimo príncipe y señor de alta cuna, que Su Excelencia 
Príncipe elector reciba el justo temor de Dios».28

En la época del levantamiento campesino de Turingia en abril de 
1525, casi todos los consejos y ánimos de Müntzer a los partidarios o 
insurgentes se basaban en la idea de que no había que temer al «Hom-
bre». En una carta a los campesinos reunidos en rebelión en Eisenach, 
escribió: «Tened el mejor valor y cantad con nosotros: “No temeré a 
cien mil, aunque me rodeen”. Que Dios os dé el espíritu de fortaleza».29 
Y en su famoso discurso al pueblo de Allstedt, pidió:

26 Thma, vol. 1, p. 317; Matheson, op. cit., p. 247.
27 Thma, vol. 2, p. 331; Matheson, op. cit., p. 110.
28 Thma, vol. 2, p. 201; Matheson, op. cit., p. 67.
29 Thma, vol. 2, p. 438; Matheson, op. cit., p. 148.



205En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

¡Adelante, adelante, mientras el fuego está caliente! No dejes que tu 
espada se enfríe, no dejes que cuelgue suelta en tus manos. Golpea 
con fuerza el yunque de Nimrod; ¡derriba sus torres! Mientras vivan, 
no es posible vaciarse del temor del Hombre. No se puede decir nada 
de Dios mientras te gobiernen... Dios te fortalecerá en la verdadera 
creencia sin el temor del Hombre.30

La idea de que un temor exclusivo de Dios y una confianza absoluta en 
los mandatos de la experiencia interior eran esenciales para la verdadera 
fe se desarrolló por tanto más allá de su papel subordinado dentro de la 
teología de Müntzer. Entre 1519 y 1525 asumió una posición más pro-
minente en sus doctrinas, que llevaba al desafío a los «tiranos impíos», 
convirtiéndose en un llamamiento a los insurgentes de 1525. Lo que 
impulsó esta doctrina fue simplemente la reacción de las autoridades 
sajonas a la reforma religiosa en general y a las reformas de Müntzer 
en particular. Y su reacción estuvo condicionada a su vez por el temor 
razonable de que demasiados pasos en el camino de la reforma eclesiás-
tica pusieran al pueblo también en contra de la autoridad secular. Para 
cuando el campesinado alemán empezó a agitarse, a finales de 1524, la 
doctrina de Müntzer ya constituía una plataforma para la desobedien-
cia civil.

Estas fueron las categorías con las que Müntzer interpretó su mun-
do y trató de cambiarlo. Obviamente, sus ideas se desarrollaron a lo 
largo de un periodo de cinco o seis años, y se expresaron de diferentes 
maneras en el periodo que precedió a 1525. Lo que hemos esbozado 
más arriba delinea su posición en los meses del levantamiento campe-
sino. Lo importante de estas categorías no es su corrección teológica, 
o de cualquier otro tipo, sino el efecto histórico que Müntzer esperaba 
que produjeran. Su percepción de las condiciones sociales del siglo xvi 
produjo una imagen algo distorsionada del mundo, una imagen en la 
que había Elegidos y condenados, impíos y pobres de espíritu —un 
universo en el que los mortales luchaban con los mortales en nombre 
de Dios—. Esta imagen reflejaba condiciones sociales reales y luchas 
reales, pero estaba distorsionada porque se basaba en una tradición de 
pensamiento que no podía ver más allá de las maquinaciones divinas. 
No podía ser de otro modo. La solución propuesta por Müntzer se 

30 Thma, vol. 2, p. 414; Matheson, op. cit., p. 142.



206 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

basaba en una serie de categorías opuestas, a veces vagamente definidas: 
Dios y hombre; testimonio pasado y revelación presente; escritura y es-
píritu; el creyente individual y la autoridad combinada de la Iglesia y 
el Estado. Pero a medida que se desarrollaba la crisis revolucionaria de 
1524-1525, esta construcción ofrecía a los oprimidos la autoridad divi-
na para levantarse contra el opresor. El Dios de Müntzer hablaba y vivía 
dentro del individuo; el impío hablaba y vivía dentro de la autoridad de 
la Iglesia y el Estado. Luchar por Dios era desobedecer a la autoridad; 
oponerse a los impíos era promover las necesidades y objetivos de los 
oprimidos. Está claro que incluso si los príncipes o condes individuales 
o sus representantes locales hubieran estado tentados de unirse a Münt-
zer por razones espirituales, habrían socavado la misma estructura que 
les garantizaba privilegio y poder. Las demandas de Müntzer reflejan 
demandas sociales muy similares a las de los participantes de clase baja 
en la Guerra de los Campesinos, cuando se dijo a los señores feudales 
que se sometieran a la voz democrática del pueblo llano.

Las razones de Müntzer para desarrollar estas doctrinas no deben 
interpretarse como «políticas» en el sentido moderno: no era un proto-
leninista o un revolucionario proletario temprano, ni ninguna bestia 
fabulosa de ese tipo. En sus ideas y en su práctica, la mano más mo-
derna de la revolución política yacía en el guante de la teología mística 
tardomedieval. O, en las conocidas palabras de Karl Marx:

Los hombres hacen su propia historia, pero no la hacen a su antojo; no la 
hacen en circunstancias elegidas por ellos mismos, sino en circunstancias 
ya existentes, dadas y transmitidas desde el pasado. La tradición de todas 
las generaciones muertas pesa como una pesadilla sobre los cerebros de 
los vivos. Y así como parecen ocupados en revolucionarse a sí mismos y a 
las cosas, creando algo que no existía antes, precisamente en tales épocas 
de crisis revolucionaria conjuran ansiosamente a los espíritus del pasado 
a su servicio, tomando prestados de ellos nombres, lemas de batalla y 
trajes para presentar esta nueva escena en la historia del mundo con un 
disfraz consagrado por el tiempo y un lenguaje prestado.31 

(Marx llegó a citar a Lutero adoptando la máscara de San Pablo; tam-
bién podría haber citado a Müntzer blandiendo la espada de Gedeón). 

31 Karl Marx, The Eighteenth Brumaire of Louis Napoleon (1852) [ed. cast.: El 18 Bru-
mario de Luis Bonaparte, Madrid, Akal, 2023].



207En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo

El sufrimiento físico generalizado y las dudas intelectuales respecto a la 
Iglesia se reflejaban en la «amarga» renovación de la fe, mientras que la 
revolución de las clases bajas se presagiaba en el rechazo intransigente 
de Müntzer al poder estatal. La lógica objetiva de su religión preten-
día superar el abismo social, económico y político que dividía a los 
gobernantes de los oprimidos. Aunque la teología de Müntzer dictaba 
su estrategia política, fue su postura política la que determinó en gran 
medida qué elementos del misticismo se enfatizaban. Su llamamiento 
a la revolución se basaba en el interés humano por los pobres y los 
oprimidos, y en el rechazo de la separación material entre gobernantes 
y gobernados, ya que ambos eran, en última instancia, mortales ante 
Dios. Esto se expresaba en el lenguaje que él y todos sus contemporá-
neos conocían de forma íntima: el lenguaje de la profecía, el misticismo 
y la religión.

Y así fue como los siguientes diez meses de la vida de Müntzer se 
dedicaron a sintetizar la creencia religiosa y la revolución política.





209

Entonces el duque Friedrich lo desterró de sus tierras. Thomas 
se olvidó por completo de su gran espíritu, huyó y se escondió 

durante medio año; después de esto, volvió a asomar la nariz, pues 
el Diablo siempre le tenía ocupado, y se trasladó a Nürnberg. 

Pero el consejo de Nürnberg lo echó a tiempo de su ciudad.
Philipp Melanchthon (1525)

Habiendo salido de Allstedt la noche del 7 de agosto, Müntzer habría 
llegado a Mühlhausen dos o tres días después. Es comprensible que via-
jara frustrado y profundamente resentido. Había tenido que dejar atrás 
un trabajo seguro, a su esposa e hijo, y un cargo prometedor, forzado por 
personas en las que había confiado. Antes de partir, escribió una breve 
carta al ayuntamiento de Allstedt explicando su repentina marcha. Era 
casi una disculpa: «Mis asuntos me han obligado a atravesar el país», es-
cribió, «así que debo pedirles amistosamente que no se enfaden conmigo 
ni se asombren de mi comportamiento».1 Sin embargo, en cuanto llegó 
a Mühlhausen, dio rienda suelta a sus verdaderos sentimientos. Escribió 
tres borradores de otra carta a Allstedt. El primero, que probablemente 
iba dirigido al consejo municipal, comenzaba de forma poco promete-
dora: «En lugar de un saludo, yo, Thomas Müntzer, deseo a las personas 

1 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo citado como Thma; 
véase Bibliografía para más detalles), vol. 2, p. 341; Peter Matheson (trad. y ed.), The 
Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, citado como 
«Matheson»), p. 113.

Capítulo 9

El Diablo nunca le dejaba 
descansar.

Mühlhausen y Nürnberg (1524)



210 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

aberrantes entre ustedes un Dios aberrante y deseo a los inocentes un 
compasivo e inocente temor de Dios». El tono de este borrador fue cuesta 
abajo a partir de ahí: «Remuévanlo todo, queridos señores, dejen que la 
mierda apeste bien. Espero que elaboren con ella una cerveza embria-
gadora, ya que les gusta beber semejante inmundicia».2 El segundo bo-
rrador, escrito después de respirar hondo unas cuantas veces, era menos 
insultante —posiblemente fue compuesto para sus últimos feligreses—, 
pero seguía delatando un profundo dolor: «Ahora sois tan temerosos que 
negáis el pacto con Dios... igual que la gente de Orlamünde... bueno, 
ahora ya no puedo hacer nada más».3

El 15 de agosto, tras desahogarse, Müntzer se sentó a escribir un 
tercer borrador, que fue el que envió a Allstedt. En este, explicaba a 
la gente de la ciudad lo que había estado intentando hacer, que era 
«reprender con los tonos más amargos a aquellos que tiranizan sobre 
las creencias cristianas», y convencer a la gente de que «un cristiano 
no debería sacrificar a otro cristiano en la carnicería, y que si los peces 
gordos no impedían que eso ocurriera, entonces habría que quitarles las 
riendas del gobierno».4 «Quizás», continuaba:

¿Debería haberme callado como un perro tonto? Pero entonces, ¿por 
qué debería ganarme la vida predicando? [...] ¿Tal vez debería haber 
dejado que todo cayera sobre mí y sufrir la muerte, para que los impíos 
pudieran hacer lo que quisieran conmigo y después jactarse de haber 
estrangulado a Satanás? No, desde luego que no. El temor de Dios que 
hay en mí no cederá ante la insolencia de otro.

Una razón por la que esta carta era menos extremista que los borradores 
anteriores era que Müntzer todavía necesitaba algo de ayuda de Allstedt. 
Les pidió que hicieran algo de caridad —«tanto como puedan»— con su 
esposa (no se menciona a su hijo) para que ella tuviera algo de qué vivir 
mientras tanto. También les pidió que enviaran «los libros de misas y vís-
peras» a Mühlhausen, «pues la gente de aquí está deseosa de utilizarlos». 
(Y de hecho se utilizaron: hay un informe de una «misa alemana» celebra-
da en dos iglesias de Mühlhausen el 16 de marzo de 1525).

2 Thma, vol. 2, pp. 338-340; Matheson, op. cit., p. 114.
3 Thma, vol. 2, pp. 336-337; Matheson, op. cit., p. 115.
4 Thma, vol. 2, p. 343; Matheson, op. cit., p. 116.



211El Diablo nunca le dejaba descansar

En la precipitada partida también quedó atrás su criado y secretario 
Ambrosius Emmen, a quien escribió una carta a principios de septiem-
bre. Emmen había recibido el encargo de llevar a Mühlhausen los restos 
de la casa. Entre ellos se encontraban «el cerdito» y alguien llamado 
«padre». No se menciona a su esposa Ottilie, por lo que se supone que 
en ese momento ya se había unido a Müntzer. El cerdo se explica por 
sí mismo; el «padre» era probablemente un anciano llamado Herold 
von Liedersdorf, que había estado en el séquito de Müntzer en Allstedt, 
mantenido específicamente, al parecer, para informar de sus sueños. 
Los preparativos para el desalojo final de la casa no habían ido bien: 
se suponía que un carretero había recogido a Emmen y los diversos 
enseres domésticos una semana antes, pero, a la vieja usanza de los 
carreteros de todo el mundo, no se había presentado. Evidentemente, 
Müntzer necesitaba a su secretario más que a los muebles: «Déjaselos 
a Peter Warmut y ven conmigo». (Warmut era miembro de la Liga de 
Allstedt y más tarde fue asesinado en la batalla de Frankenhausen). 
Müntzer también informó de que «la gente de Mühlhausen es lenta e 
ignorante como en todas partes», pero que esto no era necesariamente 
malo, ya que «donde reside la inteligencia también lo hace la torpeza». 
En una posdata a esta carta, Müntzer decía que había escrito tanto a 
Zeiss como al consejo municipal, «pero nunca volveré a escribir una 
palabra a ese Judas Iscariote» —aunque no se nombraba al traidor, pro-
bablemente se refería al magistrado Nikolaus Rucker, profundamente 
implicado en la expulsión de Müntzer de Allstedt—.5

La carrera de su colega Simon Haferitz continuó en Allstedt du-
rante poco tiempo. A finales de agosto, Zeiss informó a Friedrich de 
que Haferitz se había distanciado de Müntzer.6 Es discutible que esta 
afirmación tuviera algo de cierto, pero al menos sirvió para aliviar algo 
de presión sobre Zeiss. Haferitz desapareció durante un tiempo antes 
de aparecer en Magdeburgo en 1531, donde hizo honor a su reputa-
ción y rápidamente se vio envuelto en una controversia con la Iglesia 
católica. Curiosamente, fue rescatado de esta situación por Lutero, que 
incluso alojó a Haferitz y a su «gran ejército de niños» en su propia casa 
de Wittenberg. El sustituto reformador de Müntzer en Allstedt fue un 

5 Thma, vol. 2, pp. 346-347; Matheson, op. cit., pp. 120-121.
6 Thma, vol. 3, pp. 175-177.



212 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

tal Jodokus Kern, enviado allí expresamente por Lutero para reparar el 
daño causado por Müntzer.

Ambrosius Emmen fue requerido en Mühlhausen porque Müntzer 
estaba ocupado escribiendo. Estaba terminando un largo panfleto que 
había comenzado en Allstedt, a la vez que había comenzado otro. Ines-
peradamente, Mühlhausen no tenía imprenta propia, por lo que ambos 
documentos tuvieron que imprimirse en Nürnberg a finales de año.

El primero de ellos se titulaba Exposición explícita de la falsa fe, pre-
sentada al mundo infiel, en el que el nombre del autor aparecía como 
«Thomas Müntzer con el martillo».7 Se trataba de una reelaboración 
del ensayo sobre el primer capítulo del Evangelio de San Lucas que 
había presentado al censor sajón a principios de agosto; nunca más se 
supo nada del censor; el documento desapareció en la cancillería y no 
volvió a aparecer durante 300 años. Tal vez un tercio más larga que la 
versión presentada (la edición impresa tenía treinta y cuatro páginas), 
la Exposición explícita —aunque también es un muy buen resumen de 
las creencias de Müntzer— es un ataque abierto a todos sus oponentes, 
tanto seculares como religiosos, lo que demuestra que no había más 
esperanza de acuerdo. El propio discurso inicial establecía la agenda:

Queridos amigos, ahora nos toca a nosotros hacer más ancho el agujero 
en la pared, para que todo el mundo pueda entender quiénes son estos 
grandes peces gordos que han convertido así blasfemamente a Dios en 
una figura pintada, Jeremías 23. Thomas Müntzer con el martillo... 	
Jeremías 1: «He levantado un muro de hierro contra los reyes, los prín-
cipes y los sacerdotes, y contra el pueblo. Por más que intenten luchar 
contra ti, una maravillosa victoria está preparada para la caída de los 
tiranos fuertes e impíos.8

El panfleto comienza con un «Prefacio al pobre y confuso cristianismo», 
en el que se repite la proposición de que solo la verdadera enseñanza de 
los Elegidos podría salvar la fe académica de la «creencia letrada». Este 
preámbulo —y de hecho el panfleto en su totalidad— era una respuesta 
directa y enérgica a las acusaciones contenidas en la carta de Lutero a 

7 Aussgetrückte emplössung des falschen Glaubens der ungetrewen welt... Thma, 
vol. 1, pp. 322-375; Matheson, op. cit., pp. 253-323.
8 Thma, vol. 1, p. 324; Matheson, op. cit., p. 260.



213El Diablo nunca le dejaba descansar

los príncipes de Sajonia. Pero también había algo nuevo: un llama-
miento directo al hombre común para que rompiera con los luteranos:

Nuestros eruditos realmente quieren encerrar el testimonio del espíritu 
de Jesús en la universidad. Fracasarán miserablemente en esto, ya que 
no se han vuelto eruditos solo para que el hombre común se convierta 
en su igual; más bien desean juzgar la creencia solo con sus Escrituras 
robadas... Por lo tanto, ustedes, la gente común, deben volverse eru-
ditos ustedes mismos, para que ya no sean llevados por mal camino.9

Müntzer expuso los conocimientos que necesitaba el pueblo llano en 
las ocho secciones de su panfleto sobre la degenerada autoridad secular 
y la necesaria regeneración del reino espiritual. Su principal ataque fue 
contra los luteranos y su creencia «falsificada», su confianza en los libros 
en lugar de en la revelación subjetiva y directa. Solo los Elegidos podían 
experimentar la verdadera revelación, y uno de los modelos de Müntzer 
aquí era Gedeón:

Gedeón tenía una creencia tan firme y fuerte que arrolló a un mundo 
grande e incontable con solo trescientos hombres... El temor de Dios 
crea el espíritu santo, para que el Elegido pueda ser protegido por aque-
llo que el mundo teme en su estupidez.10

Se trataba de una lúcida reafirmación de las teorías de Müntzer sobre 
la elección, el sufrimiento y la adquisición de sabiduría, pero también 
contenía una nueva idea: que los Elegidos podían formar una fuerza 
material capaz de derrocar el orden político existente.

Müntzer explicó por qué había que derrocar el orden existente. En 
primer lugar, estaba el camino hacia el conocimiento propuesto por los 
luteranos, y su intolerancia de la idea de una fuente viva y perpetua de 
la fe:

Vienen con una hipocresía tan insípida y rancia y dicen a cara descu-
bierta: ¡Ves, yo creo en las Escrituras! Y entonces se ponen celosos y 
molestos, de modo que gruñen detrás de sus barbas, diciendo: ¡Oh, 
este de aquí niega las Escrituras! Y luego quieren taparle la boca a todo 

9 Thma, vol. 1, p. 329; Matheson, op. cit., p. 264.
10 Thma, vol. 1, p. 331; Matheson, op. cit., p. 268.



214 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

el mundo con sus calumnias, mucho peores que las de ese patán del 
papa y sus mantequeros.11

(Los «mantequeros» se dedicaban a vender dispensas papales que per-
mitían comer mantequilla durante la Cuaresma sin peligro para el 
alma. En efecto, se ganaba mucho dinero con la religión). Müntzer 
traza explícitamente la línea divisoria entre su visión de la Biblia y la de 
los luteranos: «El Hijo de Dios dijo: las Escrituras dan testimonio. Los 
académicos dicen: dan fe».12

Fue precisamente su dependencia exclusiva de las Escrituras lo que 
marcó a los académicos como gente atea aliada con los tiranos cuando 
se planteaba la cuestión práctica de la educación:

Todas estas palabras y obras significan que el pobre no puede aprender 
a leer porque tiene problemas para alimentarse, y a la vez predican 
sin pudor que el pobre debe dejarse despellejar y desollar por los tira-
nos. Entonces, ¿cómo puede aprender a leer las Escrituras? Sí, querido 
Thomas, estás delirando: los eruditos deben leer libros hermosos, y el 
campesino debe limitarse a escuchar, porque la fe viene a través de la 
escucha. Ah, sí, han encontrado un buen truco, que pondría en el lugar 
de los sacerdotes y monjes a canallas mucho peores que nunca antes 
desde que el mundo es mundo.13

Nos acercamos aquí a la esencia de las ideas revolucionarias de Müntzer, 
en pasajes positivamente encendidos de ira: las estructuras políticas, 
económicas y sociales existentes constituían un muro entre el pueblo 
llano y su Dios. Este muro estaba apuntalado por las doctrinas de papis-
tas y luteranas. La única solución era derribar toda esa estructura para 
que la verdadera fe llegara a los analfabetos y a los pobres. Hay pasajes 
en este panfleto dirigidos directamente a «ustedes, la gente común»; 
pasajes, también, donde vislumbramos cómo la teología de Müntzer se 
encuentra con la revolución social:

En resumen, no hay otra manera de hacerlo: una persona debe hacer 
pedazos su robada y fraudulenta creencia cristiana, mediante un gran 

11 Thma, vol. 1, p. 333; Matheson, op. cit., p. 270.
12 Thma, vol. 1, p. 335; Matheson, op. cit., p. 272.
13 Thma, vol. 1, p. 333; Matheson, op. cit., p. 272.



215El Diablo nunca le dejaba descansar

sufrimiento del corazón y una dolorosa tribulación y por el inevitable 
asombro que sigue. Entonces esa persona se vuelve muy pequeña y 
bastante despreciable a sus propios ojos; para que los impíos puedan 
envanecerse y pavonearse, los Elegidos deben hundirse hasta el fondo. 
Entonces pueden ser levantados por Dios y engrandecidos de nuevo y 
pueden, después de una tristeza sincera, regocijarse de todo corazón en 
Dios salvador. Entonces los grandes deben ceder ante los pequeños y 
volverse vergonzosos ante ellos. Ay, si los pobres campesinos abando-
nados supieran esto, les sería de mucha utilidad.

Müntzer tenía pocas cosas buenas que decir sobre la autoridad secular 
y especialmente sobre los príncipes luteranos:

Aquellos que deberían estar a la vanguardia del cristianismo, que por 
eso se llaman príncipes, muestran su suprema falta de fe en todo lo que 
hacen, temiendo hacer lo correcto a causa de sus hermanos-príncipes... 
Y les gusta que los llamen «los más cristianos», pero se atan de pies y 
manos para defender a sus impíos hermanos príncipes y dicen desca-
radamente que no moverían un dedo si sus propios súbditos fueran 
perseguidos por su vecino a causa del Evangelio.14

Debido a que las enseñanzas de Lutero apoyaban este orden social ti-
ránico, Müntzer procedió ahora a realizar una larga denuncia del de 
Wittenberg y sus métodos, apostrofándolo como «Hermano Vida Fácil 
y Padre Remirado»,15 y vinculando las creencias erróneas de Lutero con 
su interpretación del papel de la autoridad secular. Los papistas, los 
luteranos de vida fácil y los tiránicos señores feudales impedían que el 
hombre común vislumbrara la verdad, tal y como la atestiguaba la Bi-
blia o la enseñaban los Elegidos. Pero las cosas iban a cambiar: «Ahora 
hay que separar la cizaña del trigo. Pues ha llegado el tiempo de la siega. 
Queridos hermanos, la cizaña grita ahora desde todos los rincones que 
no es tiempo de cosecha. ¡Ah, el traidor se traiciona a sí mismo!».16

De principio a fin, el panfleto era una enérgica y apasionada conde-
na del estado actual del mundo y de sus prácticas religiosas. La solución 
a todos estos problemas pasaba por que el pueblo se preparase para el 
Apocalipsis de Dios derrocando a los tiranos impíos.

14 Thma, vol. 1, p. 369; Matheson, op. cit., p. 316.
15 Thma, vol. 1, pp. 339-40; Matheson, op. cit., p. 278.
16 Thma, vol. 1, p. 367; Matheson, op. cit., p. 312.



216 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Parte de una representación panorámica de Mühlhausen (Mattheus Merian c. 1650). 
En la ciudad había quince iglesias. La marcada con (4) es la Marienkirche, donde 

Müntzer fue instalado como predicador en 1525.
Universitäts-und Landesbibliothek Düsseldorf,

urn:nbn:de:hbz:061:1-4298 (Public Domain Mark 1.0)

Lutero fue informado apenas Müntzer llegó a Mühlhausen. No pierde 
el tiempo y escribe desde Weimar la «Epístola al honorable y sabio 
alcalde, al consejo municipal y a toda la parroquia de Mühlhausen». 
El objetivo de esta carta del 21 de agosto era muy sencillo: ahora que 
las autoridades sajonas habían decidido por fin actuar contra Müntzer, 
Lutero podía restablecer su propio liderazgo en la región. Para ello de-
bía impedir que Müntzer volviera a establecerse. En su carta, Lutero 
advirtió a las autoridades de Mühlhausen sobre las enseñanzas de este 
«falso espíritu y profeta que va por ahí con piel de cordero, pero que en 
el fondo es un lobo feroz».17 Les informó sobre el pasado de Müntzer 
en Zwickau y Allstedt, donde había demostrado «la clase de árbol que 
es, pues no da otro fruto que el asesinato y la revuelta, y provoca el 

17 Martín Lutero, Ein sendbrieff an die Stadt Mühlhausen (1524), en Ludwig Fischer 
(ed.), Die Lutherischen Pamphlete gegen Thomas Müntzer, Tubinga, 1976, p. 14.



217El Diablo nunca le dejaba descansar

derramamiento de sangre». Y recomendó al consejo investigar la teolo-
gía de Müntzer con el mayor cuidado.

Sin embargo, el consejo no estaba en condiciones de llevar a cabo 
una tarea tan loable. Durante los diecinueve meses anteriores, la ciudad 
había estado sometida a disturbios y revueltas casi permanentes, y el 
propio ayuntamiento se sacudía de un lado a otro en la tormenta.

Mühlhausen era una ciudad comercial bastante rica de unos 7.500 
habitantes. Era la segunda ciudad más grande de Turingia después de 
Erfurt y en su apogeo había estado situada en una de las principales 
rutas comerciales medievales hacia y desde el sureste. A principios del 
siglo xvi, esa época había quedado atrás: el comercio que solía pa-
sar por Erfurt se dirigía ahora a Leipzig, y la ruta dejaba Mühlhausen 
completamente de lado. Sin embargo, las glorias del pasado perdura-
ron. La ciudad contaba con quince iglesias y tres claustros, un recuerdo 
palpable de la riqueza y la mundanidad de las instituciones religiosas. 
También era una «ciudad imperial libre», que durante décadas había 
disfrutado de los privilegios de ser autoadministrada, tener represen-
tación en las Dietas Imperiales y ser —al menos en teoría— respon-
sable solo ante el Emperador del Sacro Imperio Romano Germánico. 
Pero con el declive de su prosperidad, se había visto obligada a llegar 
a diversos acuerdos militares y políticos con los príncipes territoriales 
circundantes: los sospechosos habituales: el arzobispo de Maguncia, y 
los electores y duques de Sajonia.

Había tensiones entre los patricios, que controlaban la autoridad 
municipal a través del ayuntamiento, y las clases medias y los burgueses 
más pobres. Estos últimos eran la gran mayoría: el 65 % de los ciuda-
danos de los suburbios se encontraban en una franja de baja tributa-
ción, con menos de ochenta florines (la tributación no se basaba en los 
ingresos, sino en la valoración de la propiedad y las posesiones); solo 
alrededor del 17 % de todos los ciudadanos poseían bienes valorados 
entre los 800 y los 60.000 florines.18 Por eso, las revueltas urbanas de 
toda Alemania en la segunda y tercera décadas del siglo xvi pronto en-
contraron eco aquí. Los burgueses ricos de la ciudad pudieron invertir 

18 Véase Günther Franz, Der deutsche Bauernkrieg, Bad Homburg, 1969 (primera edi-
ción Múnich, 1933), p. 250. Véase también Manfred Bensing, Thomas Müntzer und 
der Thüringer Aufstand 1525, Berlín (Este), 1966.



218 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

su capital no solo en el trabajo en los sectores más pobres de la sociedad 
urbana, sino también en la tierra y el trabajo del campesinado local. En 
Alemania no era raro que las granjas y aldeas pagaran alquileres a los 
residentes más ricos de la ciudad más cercana, y para una ciudad tenía 
claras ventajas tener la economía Agricola circundante a su cargo. De 
hecho, durante todo el periodo de disturbios, el papel de los habitan-
tes de las ciudades fue por lo general ambivalente: ansiosos por tener 
sus propias libertades, pero poco dispuestos a ponerse del lado de los 
campesinos. En un radio de diez kilómetros alrededor de Mühlhausen 
había dieciocho pueblos, que dependían del ayuntamiento y contaban 
con 2.400 habitantes. Pero, aunque el ayuntamiento y los burgueses 
poseían gran parte de las tierras que rodeaban Mühlhausen, era la Igle-
sia la que con diferencia obtenía los mayores beneficios: en posesión de 
algo más de la mitad de las tierras arrendadas al campesinado, obtenía 
rentas que, de media, eran un 50 % superiores a las que cobraban los 
burgueses o la nobleza laica.19 No es de extrañar así que en 1524 la 
Iglesia fuera expulsada fácilmente de Mühlhausen. En cualquier caso, a 
la gran mayoría de los habitantes de la ciudad, incluidos los burgueses 
de mediano estatus, se les negaba un papel en la vida política: a prin-
cipios de 1523, Mühlhausen contaba con un consejo municipal que 
apenas servía para su propósito. Cada año, un colegio electoral de 120 
patricios ricos y miembros destacados de los gremios más respetables 
elegía, de entre ellos, a treinta concejales para que ocuparan el cargo 
durante un año; en cada uno de los tres años siguientes se elegía a una 
treintena diferente, tras lo cual el honor volvía a los treinta primeros; 
y así sucesivamente en una rotación interminable. Este consejo tenía 
plenos poderes civiles en asuntos fiscales y penales, si bien un pequeño 
núcleo interno de «senadores» tomaba las decisiones más importantes. 
Con más de 120 ciudadanos que opinaban que la libertad política venía 
acompañada de la libertad económica, creció en la ciudad un saludable 
movimiento democrático.

En Mühlhausen, por tanto, se entrecruzaban varias contradicciones: 
tensiones políticas, económicas y sociales que a menudo encontraban 
su expresión en la controversia religiosa. Con la llegada del movimiento 

19 Otto Michael, Grundbesitz und Erbzins der Bauern im Gebiet der Freien Reichsstadt 
Mühlhausen in Thüringen zur Bauernkriegszeit, Mühlhausen, 1959, Apéndice v.



219El Diablo nunca le dejaba descansar

reformista en 1522 y las malas cosechas de 1523 y 1524, quedó sem-
brado el terreno para los disturbios.

Heinrich Pfeiffer subió a escena. Nacido con el apellido «Schwertfeger», 
Pfeiffer quizás adoptó su nuevo nombre, que significa «gaitero», en re-
conocimiento al líder de la revuelta campesina de 1476 en Niklashausen, 
que tenía varios apodos, entre ellos «der Pfeiffer». Nuestro Pfeiffer era 
natural de Mühlhausen y había sido monje en el monasterio cister-
ciense de Reifenstein, no muy lejos de allí, donde el abad —sin duda 
en retrospectiva— lo consideraba «el peor monje de todos». En 1522, 
junto con cientos de sus colegas de toda Alemania, Pfeiffer abandonó 
los claustros y se estableció como predicador itinerante (y también coci-
nero a tiempo parcial) antes de establecerse en Mühlhausen en febrero 
de 1523. A su llegada, el naciente movimiento reformista de la ciudad 
se vio impulsado. El 8 de febrero, Pfeiffer pronunció su primer sermón, 
aprovechando la oportunidad que le brindaba la admirable costumbre 
alemana de comprar la cerveza de la semana inmediatamente después 
de asistir a la iglesia:

Cuando se llevaba una cruz por la iglesia... y el vendedor de cerveza se 
subía a una piedra junto a la puerta del presbiterio... y llamaba con sus 
vinos y cervezas a los que estaban en el patio de la iglesia, este monje 
vestido con ropas seculares se subió a la misma piedra y dijo: «¡Escu-
chadme, os pediré otra cerveza!». Y se puso a discutir el texto de aquel 
domingo y a insultar a curas, monjas y monjes.20

Fue el primer sermón «reformado» predicado en la ciudad. La respuesta 
del público a esta dramática intervención fue entusiasta, por lo que 
Pfeiffer prometió volver a predicar al día siguiente. El consejo de pa-
tricios convocó al exmonje infractor, que compareció ante ellos tras su 
prometido segundo sermón, acompañado de una multitud tan alboro-
tada, «que el consejo se sintió eximido de poder dispersar a la gente con 
buenas palabras».

El 1 de abril se produjeron escenas similares; una vez más, el consejo 
fue incapaz de hacer frente con eficacia al apoyo popular de Pfeiffer. Sin 
embargo, lo más importante es que los torpes intentos de silenciarle 

20 Reinhold Jordan (ed.), Chronik der Stadt Mühlhausen in Thüringen, 2 vols., Mühlhau-
sen, 1900 y 1903, vol. 1, p. 166.



220 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

desencadenaron una nueva acción por parte de sus partidarios: la elec-
ción de un cuerpo de dieciséis hombres, conocidos colectivamente 
como Achtmänner (hombres del distrito). Entre ellos había tres sastres, 
tres tejedores, dos zapateros, dos curtidores, un herrero, un carnicero y 
un carretero. Más tarde desempeñaron un papel importante en la orga-
nización del movimiento democrático de Mühlhausen.21 Fueron ellos, 
y sus sucesores, quienes mantuvieron el impulso democrático durante 
los periodos de ausencia de Pfeiffer y quienes formaron el embrión de 
un nuevo consejo municipal. También por esa época llegaron a la ciu-
dad otros monjes no practicantes, entre ellos Matthäus Hisolidus, que 
«insultó a obispos, sacerdotes, monjes y monjas», y un tal maestro Hil-
debrant, que «pidió predicar y atrajo a una gran muchedumbre. Se metió 
en casa de Caspar Ferber y predicó desde la ventana del frontón; se burló 
de la gracia divina, la comparó con una cerda costrosa y mucha gente le 
escuchó de buena gana».22 Hisolidus había estudiado en Wittenberg y era 
un entusiasta seguidor de Karlstadt; de hecho, hay buenas razones para 
suponer que las enseñanzas de Karlstadt influyeron mucho en Pfeiffer 
y en las primeras reformas de Mühlhausen. También hay indicios de 
que se estableció contacto con el movimiento en Allstedt, lo que podría 
explicar por qué Müntzer se trasladó allí. Pero lo que es importante 
señalar es que, unos dieciséis meses antes de la llegada de Müntzer, 
Mühlhausen ya contaba con tres predicadores reformadores radicales.

A lo largo de 1523 se produjeron disturbios y manifestaciones con-
tra la Iglesia católica, sus servidores y sus partidarios. La noche del 18 de 
junio, adoptando la moda de otras ciudades, una turba echó de la ciu-
dad a varios sacerdotes. El 7 de julio, mientras el ayuntamiento estaba 
reunido, se hizo sonar la campana; por iniciativa de Pfeiffer e Hisolidus, 
«el pueblo y varios hombres del Eichsfeld [es decir, de los alrededores]... 
se presentaron ante el ayuntamiento con sus armas, quisieron ejecutar a 
sus señores y se dispararon varios tiros».23 Estas manifestaciones se pro-
longaron durante cuatro horas, hasta que los Achtmänner entablaron 
negociaciones con el consejo; mientras tanto, algunos presbiterios y 
claustros fueron saqueados; se produjeron actos de iconoclastia.

21 Jordan, Chronik der Stadt Mühlhausen..., vol. 1, p. 186.
22 Jordan, Chronik der Stadt Mühlhausen..., vol. 1, p. 167.
23 Jordan, Chronik der Stadt Mühlhausen..., vol. 1, p. 168.



221El Diablo nunca le dejaba descansar

A estas revueltas siguió una iniciativa más constructiva. El 1 de mayo, 
los ciudadanos eligieron a cincuenta y seis representantes, que dos se-
manas más tarde presentaron una lista de cincuenta y cinco reivindica-
ciones a los concejales (las tácticas dilatorias de estos habían provocado 
los disturbios de julio). Solo dos reivindicaciones —las dos únicas que 
se referían a cuestiones puramente religiosas e insistían en la necesi-
dad de predicadores reformados— fueron aceptadas de inmediato. 
Las reivindicaciones más políticas y sociales —relativas a un consejo 
más representativo, impuestos, leyes cívicas, salud pública, etc.— no 
se impusieron hasta julio. Todas las reivindicaciones constituyeron una 
declaración de una democracia burguesa primitiva, atrayendo un am-
plio apoyo de la mayoría de los ciudadanos. Una vez elegido el nuevo 
consejo, se declaró la veda contra la Iglesia y sus posesiones.

El 24 de agosto, Pfeiffer e Hisolidus fueron expulsados de la ciu-
dad. Esto sugiere que los ciudadanos, habiendo logrado su objetivo 
principal de una nueva forma de democracia cívica, querían un respi-
ro de los disturbios —una reacción nada infrecuente tras un agotador 
periodo de cambios tumultuosos—. Para justificar la expulsión de los 
dos predicadores se invocó el mandato imperial de marzo de 1523, el 
mismo que había facultado a Ernst de Mansfeld contra Müntzer en 
Allstedt. Por supuesto, el mandato podía haber sido ignorado —era 
bastante fácil hacerlo en aquella época, incluso en una ciudad impe-
rial libre—, pero el equilibrio de poder en la ciudad seguía estando 
en manos de los habitantes más ricos, que a estas alturas ya estaban 
cansados de la agitación y temerosos de a dónde podrían llevar las cosas 
una vez que los cambios religiosos se hubieran completado. Hisolidus, 
tras infructuosos intentos de volver a entrar, se trasladó a una pequeña 
ciudad cercana a Eisenach para continuar la buena obra. Pero para Na-
vidad, Pfeiffer había regresado, y los meses de invierno fueron testigos 
de nuevos acontecimientos dramáticos. (Sorprendentemente, Pfeiffer 
había pedido al duque Johann que intercediera en su favor; aún más 
sorprendente, el duque lo hizo debidamente). El 27 de diciembre, una 
multitud de mujeres persiguió a un sacerdote por la ciudad y saqueó 
su casa, después de que este criticara a Pfeiffer; en marzo de 1524, se 
desencadenó una revuelta después de que un monje declarara de forma 
poco diplomática que «los ciudadanos eran unos asesinos ladrones». Se 



222 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

dice que casi le matan.24 Durante toda la primavera y el verano de ese 
año, Pfeiffer estuvo al frente de los continuos ataques contra la «vieja» 
Iglesia; predicando desde el púlpito de la Nikolaikirche, instigó a los 
iconoclastas a actuar en las diversas instituciones religiosas de la ciudad, 
al tiempo que buscó activamente el apoyo de los pueblos periféricos a 
las reformas eclesiásticas.

Así, cuando Müntzer llegó en agosto de 1524, tal vez por invitación 
abierta de quienes conocían su trabajo en Allstedt, el consejo municipal 
no estaba realmente en condiciones de actuar como Lutero hubiera de-
seado. Müntzer era posiblemente la menor de sus preocupaciones. En 
todo caso, Müntzer era entonces, y durante las primeras ocho semanas 
que vivió allí, un refugiado sin ninguna posición formal en la comuni-
dad. No tenía parroquia, ni púlpito, ni casa propia. Y sin embargo, a 
pesar de su bajo perfil, estaba activo. Además de sus dos nuevos panfle-
tos, se había asociado con Pfeiffer para impulsar las reformas necesarias 
en los ámbitos religioso y político. Después de todo, había llegado con 
las armas doctrinales para destruir a la oposición impía. Llegó dispuesto 
a educar y organizar al pueblo, libre de la mirada inmediata de cual-
quier autoridad feudal. No hubo más intentos de diálogo con los tira-
nos, ni acercamiento a Wittenberg.

En 1524, Mühlhausen se convirtió en el centro de la Reforma ra-
dical en Alemania central. Allí se había reunido una impresionante co-
lección de jóvenes y enérgicos predicadores reformadores. Allí estaban 
Pfeiffer, Hisolidus, Simon Hildebrant y Johann Laue, quien más tarde 
confesó que había «predicado que los príncipes y los señores eran gan-
sos, cabezas huecas, disolutos y esclavistas, y que por tanto nadie debía 
obedecerles. Y lo hizo porque vio que el pueblo lo aprobaba».25 Y ahora 
también estaba Müntzer, uno entre varios iguales peligrosos. Bajo el 
liderazgo de estos hombres, los disturbios continuaron hasta bien en-
trado septiembre. El 18 de ese mes, Pfeiffer y Müntzer, con una cruz 
roja y una espada desnuda en alto, encabezaron una procesión de unas 
200 personas, incluidos los Achtmänner, hasta una capilla en un lugar 

24 Jordan, Chronik der Stadt Mühlhausen..., vol. 1, pp. 175-176.
25 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bau-
ernkrieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso Aalen 1964), vol. 2, p. 762 (en 
lo sucesivo citado como «agbm»).



223El Diablo nunca le dejaba descansar

llamado Eiche, un poco alejado de la ciudad. Allí acamparon una no-
che y regresaron a la ciudad al día siguiente. Nadie sabe a ciencia cierta 
cuál era el propósito de esta excursión. 

Al reaccionar ante estos interesantes acontecimientos, las autorida-
des de la ciudad vieja dieron un paso en falso. El 19 de septiembre, en 
una boda, un sacristán, conocido iconoclasta, insultó borracho a uno 
de los alcaldes. El insulto tocó alguna fibra sensible, ya que el alcalde 
mandó meter al sacristán en la prisión del sótano del ayuntamiento.26 
Los Achtmänner exigieron la liberación del desafortunado —entre los 
acuerdos alcanzados el verano anterior había uno que prohibía encar-
celar a quien simplemente debía ser multado— y convocaron una 
reunión del consejo para esa misma noche. Pero los dos alcaldes y 
otros diez miembros del ayuntamiento huyeron en la oscuridad a Salza 
(a unos dieciséis kilómetros al sureste, ahora llamada Bad Langensalza), 
llevándose consigo todas las insignias de la ciudad —bandera, sellos, 
llaves—, por no hablar del caballo municipal. Este acto constituyó una 
grave violación de la ley civil (los sellos eran una pieza necesaria para 
el gobierno legal) y un insulto a los ciudadanos. Así que el pueblo se 
dedicó a saquear más iglesias y al destrozo de las reliquias religiosas. Los 
días siguientes estuvieron llenos de confusión, ya que nadie se ponía de 
acuerdo sobre cómo resolver la situación. Se enviaron mensajeros a Sal-
za para exigir la devolución de las insignias, a lo que el consejo en el exi-
lio se negó en redondo. Ni los sellos ni el caballo iban a volver pronto. 

El 22 de septiembre, Müntzer escribió una carta a la «parroquia 
de Mühlhausen» en la que condenaba el «miedo a los hombres» como 
obstáculo para cualquier resolución satisfactoria de los problemas, y 
animaba a sus seguidores y a los de Pfeiffer a hacer pública la impiedad 
de las autoridades de la ciudad:

Si todo esto se imprime y se expone ante el mundo entero, entonces 
tendréis la consideración de toda la Cristiandad, y se dirá: «Mirad, el 
pueblo piadoso ha sido demasiado paciente. Han obedecido la ley de 
Dios»; y la Cristiandad hablará de vosotros como de una raza elegida, 
Deuteronomio 4: «Mirad, este es un pueblo sabio, es un pueblo com-
prensivo, este llegará a ser un gran pueblo. Estos son los que se atreven 

26 Jordan, Chronik der Stadt Mühlhausen..., vol. 1, p. 179.



224 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

a luchar al lado de Dios. Quieren actuar con justicia y no temen al 
diablo con todos sus ataques, rencor y pompa».27

Müntzer pidió la dimisión del consejo municipal por su negativa a ayu-
dar al movimiento reformista y «para evitar males futuros. Porque el 
hombre común (alabado sea Dios) ha aceptado ahora la verdad en casi 
todos los lugares».

Coincidiendo con la carta de Müntzer, él y Pfeiffer redactaron una 
serie de exigencias para presentarlas al consejo: los llamados «Once 
artículos».28 Iban precedidos de una declaración de que varias parro-
quias de la ciudad se habían puesto de acuerdo sobre ellos, añadiendo 
—como era habitual en este tipo de artículos— la salvedad de que 
«si estas conclusiones van en contra de la palabra de Dios, entonces 
deben ser modificadas y mejoradas». La primera exigencia marcó la 
pauta: «Debe nombrarse un consejo completamente nuevo». ¿Por qué? 
Para garantizar que las acciones se tomen en el temor de Dios; que los 
viejos odios no perduren; que cese la arbitrariedad». En cualquier caso, 
la marcha de los diez consejeros significaba que el antiguo consejo ya 
no tenía quórum, por lo que era esencial un nuevo consejo. En los 
diez artículos siguientes se exponen pocas reivindicaciones económicas 
o sociales concretas, con la única excepción de la creación de un fondo 
de ayuda a los pobres. El contenido principal de la lista era antes bien 
puramente político, abogando por una forma avanzada de democracia, 
con la destitución inmediata de cualquier concejal que obstaculizara 
«el cumplimiento del mandamiento de Dios» y amenazando al consejo 
actual con una mala publicidad masiva si no accedía a las demandas. 
También se incluía, casi por necesidad, la exigencia de un nuevo sello 
para los futuros documentos oficiales, ya que el antiguo estaba en Salza 
con el caballo. La lista se cerraba con una reafirmación del principio del 
temor de Dios, lo que indiscutiblemente marcaba este documento bajo 
la fuerte influencia de Müntzer:

27 Thma, vol. 2, p. 369; Matheson, op. cit., p. 133.
28 Véase Tom Scott y Robert W. Scribner, The German Peasants’ War: A History in Do-
cuments, Nueva York, 1991, pp. 103-104 (doc. 16) (traducción tomada de Matheson, 
op. cit., pp. 455-459).



225El Diablo nunca le dejaba descansar

Preferiríamos tener a Dios como amigo y al pueblo como enemigo que 
tener a Dios como enemigo y al pueblo como amigo; porque es cosa 
penosa caer en manos de Dios... Deberías temer a aquel que tiene el 
poder de arrojar cuerpo y alma al fuego del infierno.

Estas reivindicaciones encontraron una amplia aprobación entre los ha-
bitantes de la ciudad, y fueron acogidas con especial entusiasmo por el 
gremio de tejedores, uno de los colectivos más pobres. Pero era impo-
sible avanzar: muchos de los ciudadanos más acomodados empezaban 
ya a preguntarse si las cosas habían ido realmente demasiado lejos. Un 
revés inmediato lo proporcionaron los campesinos que vivían en los al-
rededores de la ciudad, en tanto ninguno de los «Once artículos» abor-
daba cuestiones que pudieran beneficiar a los habitantes de las zonas 
rurales. El 24 de septiembre llegó a la ciudad un predicador llamado 
Johann Behme. Es posible que fuera enviado por Lutero, que lo obser-
vaba nervioso desde lejos; para su decepción, sin embargo, Behme se 
unió inmediatamente a Pfeiffer y Müntzer en su apoyo a la iconoclastia. 
El mismo día, una asamblea de campesinos se quejó formalmente de 
que la «acción anticristiana de la ciudad era insufrible» y amenazó con 
buscar nuevos terratenientes, un asunto que preocupaba a quienes en 
la ciudad obtenían buenos ingresos de los arrendamientos rurales. En 
represalia, desconocidos urbanos amenazaron a uno de los pueblos más 
prósperos, Bollstedt, con incendiarlo. Al día siguiente, Bollstedt estaba 
en llamas, y los intentos del ayuntamiento de enviar bomberos se vie-
ron frustrados.29

El 26 de septiembre, los desacreditados restos del consejo intentaron 
recuperar la iniciativa convocando a 200 campesinos armados a una de 
las puertas de la ciudad. Sin embargo, su esperanza de recuperar el con-
trol se desvaneció cuando un buen número de campesinos decidieron 
que preferían unirse al pueblo llano de la ciudad; el consejo se apresuró 
a enviar a la mayoría de ellos de vuelta a casa. Mientras tanto, Pfeiffer 
tomó la medida un tanto contraintuitiva de abandonar Mühlhausen junto 
con un grupo de sus partidarios. El ayuntamiento cerró inmediatamente 
la puerta de la ciudad tras ellos, obligando al grupo a pasar la noche a la 
intemperie. Al día siguiente se les permitió volver a entrar, justo a tiem-
po para presenciar una concentración ciudadana ante el ayuntamiento, 

29 Jordan, Chronik der Stadt Mühlhausen, vol. 1, p. 180.



226 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

donde —por votación popular— se decidió que Müntzer y Pfeiffer de-
bían ser expulsados de la ciudad. Eran tiempos verdaderamente confusos.

Los dos hombres no se marcharon inmediatamente.30 Permanecie-
ron en la ciudad alrededor de una semana y luego se dirigieron al sur. 
Ottilie, la mujer de Müntzer, se quedó atrás, repitiendo lo que había 
ocurrido en Allstedt. (Pfeiffer regresaría a Mühlhausen justo antes de 
Navidad y Müntzer a finales de febrero, ambos con la energía intacta). 
El ayuntamiento había ganado una batalla, pero no la guerra).

Sabemos a dónde fue a parar Müntzer a continuación; solo que no 
sabemos exactamente cómo ni cuándo, porque una vez más se escapa 
del radar, aunque esta vez desaparece antes por necesidad que por una 
trastada del demonio de los archivos. A principios de noviembre, tanto 
él como sus dos nuevos manuscritos aparecieron en la ciudad imperial 
de Nürnberg, a unos 250 kilómetros al sur de Mühlhausen. A mitad de 
camino entre ambas se encuentra el pequeño pueblo de Bibra, cerca de 
la ciudad de Meiningen; en Bibra vivía un librero llamado Hans Hut, 
maestro en alguna ocasión y futuro líder de los anabaptistas alemanes. 
Solo podemos especular dónde y cuándo se conocieron Müntzer y Hut: 
es posible que el impresor de Müntzer, Widemar de Eilenburg, fuera un 
conocido mutuo; o que Hut pasara por Allstedt por negocios durante 
el ministerio de Müntzer allí; o tal vez Hut estaba en Mühlhausen en 
septiembre de 1524. Como vendedor de libros, el negocio de Hut era 
viajar por Alemania central, visitando proveedores y clientes, por lo que 
es probable que los caminos de los dos hombres se hayan cruzado en al-
gún momento. La confesión del propio Hut, hecha en 1527, decía que 
«Müntzer, cuando fue expulsado, pasó una noche y un día en su casa de 
Bibra, pero él [Hut] no tenía nada que ver con él, salvo que Müntzer le 
dio un folleto para imprimir, el primer capítulo de Lucas».31 

¿No tenía nada que ver con Müntzer excepto preparar la impresión 
de un panfleto subversivo? Parecía una excusa poco convincente. Este 
panfleto era la Exposición explícita, cuyo manuscrito fue probablemente 
entregado a Hut tras la expulsión de Müntzer de Mühlhausen (no fue 
«expulsado» de Allstedt). Esto también sugeriría que los dos hombres se 

30 Véase Siegfried Bräuer y Günter Vogler, Thomas Müntzer: Neu Ordnung Machen in 
der Welt, Gütersloh 2016, pp. 274-275.
31 agbm, vol. 2, p. 897.



227El Diablo nunca le dejaba descansar

habían conocido en Allstedt: Müntzer difícilmente habría confiado un 
documento tan importante a alguien a quien acababa de conocer. Con el 
manuscrito a buen recaudo, Hut partió hacia Nürnberg; es posible que 
fuera acompañado por Pfeiffer, ya que ambos llegaron a la ciudad casi al 
mismo tiempo. En cuanto a Müntzer, aquí nos vemos obligados a repetir 
un viejo estribillo: no sabemos qué hizo durante el resto de octubre. En el 
lado positivo, estamos bastante seguros de lo que hicieron Hut y Pfeiffer.

Retrato de Hans Hut, por Christoffel van Sichem, 1608.
Rijksmuseum, Ámsterdam (CCO 1.0 Universal)

🙞

Antes de pasar a la actividad de Müntzer en Nürnberg, veamos su otro 
panfleto, que sería el último. Había pasado gran parte de su tiempo en 
Mühlhausen preparando el virulento y elocuente ataque contra Martín 



228 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Lutero. El título lo dice todo: Una vindicación muy motivada y una 
respuesta a la carne sin espíritu y de vida fácil de Wittenberg, que ha man-
cillado la desdichada cristiandad con su falsificación y robo de las Sagradas 
Escrituras.32 El nombre del autor era «Thomas Müntzer, de Allstedt». 
Este manuscrito no se lo había confiado a Hut; de hecho, es probable 
que aún estuviera en borrador y que no se terminara hasta noviembre. 
En Nürnberg se firmó un contrato con el impresor luterano Hierony-
mus Höltzel. Pero el manuscrito pudo haber sido entregado al impresor 
por alguien distinto de Müntzer: Höltzel identificó al hombre que se 
lo entregó como un vendedor ambulante o viajero sin nombre. Prue-
bas circunstanciales sugieren que podría tratarse de Martin Reinhart, 
predicador radical asociado a Karlstadt y expulsado recientemente de 
la ciudad de Jena; pero no es descartable que tras este disfraz estuviera 
el propio Müntzer. O tal vez Höltzel simplemente engañó a las au-
toridades con la vaga historia de un vendedor ambulante que hacía 
tiempo que se había marchado a otro lugar. El panfleto de treinta y dos 
páginas empezó a maquetarse. Pero entonces, por pura casualidad, a 
mediados de diciembre una redada en el taller de Höltzel en busca de 
un panfleto sobre la Eucaristía de Karlstadt (ya exiliado de Sajonia, a 
instancias de Lutero) también descubrió el trabajo de Müntzer, el cual 
fue confiscado inmediatamente. Se conservan varias copias, por lo que 
algunas ya habían sido distribuidas. Höltzel fue encarcelado, negándose 
resueltamente a identificar a su cliente; mientras tanto, las autoridades 
examinaron el texto más de cerca.

Para los luteranos era un documento impactante. El movimiento de 
Wittenberg había progresado mucho en Nürnberg desde 1522, bajo la 
hábil dirección del teólogo Andreas Osiander. Había atraído a la causa 
a los mejores intelectuales y artesanos, así como a las florecientes clases 
medias y empresariales —entre los partidarios de la reforma luterana 
estaban el pintor Alberto Durero y el poeta Hans Sachs—. En 1524, 
las reformas obtuvieron reconocimiento oficial en Nürnberg. Pero el 
curso del movimiento fue tan accidentado aquí como en cualquier otra 
parte. En el verano de 1524, los disturbios campesinos en torno a su 
vecina del norte, Bamberg, amenazaron con tener un eco inmediato en 

32 Hoch verursachte Schutzrede und antwort wider das Gaistlosse Sanfft lebende fleysch zu 
Wittenberg…, Thma, vol. 1, pp. 376-398; Matheson, op. cit., pp. 324-50.



229El Diablo nunca le dejaba descansar

Nürnberg; en la ciudad había numerosos radicales, en gran parte parti-
darios de Karlstadt. El ayuntamiento tuvo así que actuar con cautela y 
cortar de raíz cualquier indicio de radicalismo democrático. Y entonces 
apareció Müntzer con una explosiva condena de Lutero. La reacción 
fue la previsible.

El tratado estaba dedicado y dirigido a Jesucristo con la evidente 
intención de satirizar la reciente carta de Lutero a los príncipes «de alta 
cuna» de Sajonia. Compárense los dos discursos:

Lutero Müntzer
 A los brillantísimos príncipes y 
señores de alta alcurnia, el señor 
Friedrich, Elector del Imperio 
Romano, y Johann, Duque de 

Sajonia, Landgrave de Turingia y 
Margrave de Meissen, mis queridos 

señores...

Al ilustrísimo príncipe primogénito 
y señor todopoderoso, Jesucristo, 
gentil rey de reyes, audaz duque 

de todos los creyentes, mi 
misericordiosísimo señor y fiel 

protector...

Y por si habían pasado por alto el mensaje, Müntzer concedió «toda 
alabanza, nombre, honor y mérito, todo homenaje y esplendor solo a ti, 
eterno hijo de Dios».33 Müntzer se lanzó inmediatamente a un amargo 
ataque contra los académicos ateos y sus falsas creencias. Su escrito es 
apasionado, a menudo terrenal, a veces grosero; a mitad de camino 
pasa repentinamente de referirse a Lutero en tercera persona a dirigirse 
directamente a él en segunda persona. Hace continuas comparaciones 
entre él y Jesús. Pero sobre todo ataca a Lutero y todo lo que representa. 
Se le atribuyen cien y un nombres, tanto folclóricos como escatológi-
cos: «el más ambicioso Doctor Mentiroso», «el sinvergüenza adulador 
de Wittenberg», «el opinador de vida fácil», «el Doctor Ludibrius» (ri-
dículo), «la carne impía de Wittenberg», «el cuervo negro rencoroso», 
«el Padre Remirado», «el dragón orgulloso, inflado y rencoroso», «Esaú» 
o simplemente, pero no menos insultante, «monje». Y muchos más. 
Se podría ver en esto una respuesta exagerada a la negativa de Lutero a 
mencionar a Müntzer por su nombre en su carta a los príncipes. Pero 

33 Thma, vol. 1, p. 378; Matheson, op. cit., p. 327.



230 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

los apelativos tienen otro objetivo: situar a Lutero en el mismo campo 
que los monjes y los papistas, los príncipes y los tiranos. Los argumen-
tos que se aducen para respaldar estos insultos son los que ya conoce-
mos: la oposición de la revelación viva a la letra muerta, de la doctrina 
mundana a la creencia experimentada, de la fe al sufrimiento, etc. 

Cualquiera puede ver con sus propios ojos que los eruditos actuales 
no se diferencian en nada de los fariseos de antaño, enorgulleciéndose 
del uso que hacen de las Sagradas Escrituras, escribiendo y garabatean-
do libros enteros y parloteando cada vez más alto: ¡creed, creed! Pero 
niegan el fundamento mismo de la fe, se burlan del espíritu de Dios y 
sencillamente no creen en nada.34

A estos argumentos se añade ahora la acusación de que los luteranos 
prefieren la vida buena y cómoda de los sacerdotes asalariados, con el 
ojo puesto en el dinero y en las viudas ricas. Lutero mismo era el peor, 
un hombre que se había convertido manifiestamente en una criatura 
de los príncipes:

Podríamos fácilmente quedarnos dormidos escuchando tus fanfarrona-
das y tonterías sin sentido. El hecho de que hayas podido presentarte 
ante el Imperio en Worms es todo gracias a la nobleza alemana, a la 
que has untado bien la boca con miel, porque esperaban plenamente 
que les hicieras algunos regalos del tipo de Bohemia con tu predicación 
—es decir, que les entregaras monasterios y fundaciones religiosas—, 
como ahora estás prometiendo a los príncipes.35

Los «regalos del tipo de Bohemia» se refieren a un resultado práctico de 
las reformas husitas en Bohemia, que transfirieron riqueza y tierras de 
las propiedades de la Iglesia a manos de la nobleza. La Reforma en toda 
Europa condujo a resultados similares, y Müntzer vio claramente que 
el mismo resultado era el efecto práctico del luteranismo en Sajonia. 
Recordó a Lutero los prometedores comienzos que este había tenido 
con su panfleto sobre «Comercio y usura» en 1524, en el que había 
condenado a los príncipes como ladrones y salteadores; pero Lutero no 
había llegado a la conclusión de que el robo era inherente al feudalismo. 

34 Thma, vol. 1, p. 381; Matheson, op. cit., p. 330.
35 Thma, vol. 1, pp. 396-397; Matheson, op. cit., p. 348.



231El Diablo nunca le dejaba descansar

Ahora se le acusaba de condonar a los tiranos sociales, no simplemente 
de actuar como un instrumento inconsciente; la clase dominante lo 
roba todo para sí —peces, pájaros, plantas— y sin embargo ahorcan a 
cualquier pobre que cometa el menor delito. «Y a esto el Doctor Men-
tiroso dice: Amén... Y si decir esto me convierte en un agitador, ¡que 
así sea!».36

Esta fue una de las críticas sociales más abiertas de Müntzer, un 
claro reflejo de las quejas del campesinado, cuyas condiciones se veían 
erosionadas precisamente por el afán de la nobleza de acumular tierras 
y riquezas. Su frase final —«¡pues que así sea!— se hace eco del famoso 
(pero probablemente apócrifo) «Aquí estoy, no puedo hacer otra cosa, 
que Dios me ayude» de Lutero en Worms. Müntzer es igual de vehe-
mente. Acusó a Lutero de abandonar el movimiento en Worms, de pa-
sarse al bando de los tiranos y dejar la verdadera reforma a otros: «Saúl 
también empezó algo bueno, pero fue David, después de vagar durante 
mucho tiempo, quien tuvo que completarlo».37

Müntzer también aprovechó aquí la oportunidad para explicar su 
sermón ante los príncipes. Lo que él consideraba el mensaje más impor-
tante y «que expuse claramente a los príncipes», era:

Que toda una comunidad debía tener el poder de la espada, al igual 
que debían tener la llave del perdón; les enseñé que los príncipes no 
eran señores de la espada, sino sus servidores, y que no debían actuar 
como les viniera en gana: debían hacer justicia. Y por eso es tradicional 
que el pueblo esté presente cada vez que alguien es llevado para ser 
juzgado ante la ley.38

Esta disposición a debatir públicamente la reforma contrasta con el 
enfoque de Lutero, basado en el secretismo, las maquinaciones y las 
disputas a puerta cerrada. Müntzer cita como prueba el papel de Lutero 
en el altercado con Ernst de Mansfeld y en los intentos de suprimir la 
nueva práctica litúrgica en Allstedt, sus cartas a los príncipes e incluso 
los problemas que Müntzer había tenido en Nordhausen. Las acciones 

36 Thma, vol. 1, p. 385; Matheson, op. cit., p. 335.
37 Thma, vol. 1, p. 398; Matheson, op. cit., p. 349.
38 Thma, vol. 1, p. 384; Matheson, op. cit., p. 334.



232 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

de Lutero constituyeron una gran campaña para impedir que el pueblo 
recibiera una educación religiosa y mantener a los tiranos en el poder.

En resumen y en conclusión:

Oh Doctor Mentiroso, zorro astuto, con tus mentiras has entristecido 
los corazones de los justos, a quienes Dios no entristeció, has aumenta-
do el poder de los villanos impíos para que se mantengan en sus viejas 
costumbres. Y por esto acabarás como un zorro capturado. El pueblo 
quedará libre de tu tiranía y solo Dios será su señor.39

Cuando Müntzer llegó a Nürnberg —probablemente a principios de 
noviembre— mantuvo deliberadamente un perfil bajo. En una carta 
al primo de Zeiss, Christoph Meinhard, escrita más o menos por esas 
fechas, informaba:

Podría haber jugado fácilmente un bonito juego con la gente de 
N[ürnberg], si hubiera querido provocar problemas de la forma en que 
el mundo mentiroso me acusa. Pero quiero convertir a mis acusadores 
en cobardes solo con mis palabras, de tal manera que no puedan ne-
garlo. Muchos de los habitantes de N. me aconsejaron que predicara, 
pero yo les dije que no había venido para eso, sino solo para exponer 
mi caso por escrito. Cuando las autoridades de la ciudad oyeron eso, 
sus oídos cantaron, porque les gusta tener buenos días. El sudor del 
pueblo trabajador les sabe dulce, tan dulce, pero se convertirá en hiel 
amarga. Y entonces no les servirán de nada los debates ni los simulacros 
de batallas: la verdad saldrá a la luz... El pueblo tiene hambre, debe 
comer y comerá.40

La escritura de Müntzer se refiere, de forma creciente, a la gente común 
y su sufrimiento espiritual y físico. Esto es un reflejo, como veremos, de 
la creciente tormenta de la Guerra de los Campesinos. 

En realidad, parece poco probable que las autoridades supieran de la 
presencia de Müntzer, ya que permaneció en la ciudad después de que 
sus dos compañeros fueran expulsados por sus fechorías. Pero su táctica 
es digna de mención: en esta etapa consideraba imperativo llegar a un 
público más amplio a través de sus escritos, por lo que mantenerse bien 

39 Thma, vol. 1, p. 398; Matheson, op. cit., p. 350.
40 Thma, vol. 2, p. 386; Matheson, op. cit., p. 136.



233El Diablo nunca le dejaba descansar

oculto era la mejor opción. Aun así, sorprende que evitara ser objeto de 
escrutinio durante las semanas que estuvo en la ciudad.

Hans Hut había recibido el encargo de organizar la publicación de 
la Exposición explícita y, para evitar ser descubierto, se hizo llamar Hein-
rich von Mellerstadt (Mellerstadt era una ciudad cercana a Bibra, donde 
residía Hut). A principios de octubre consiguió encontrar una imprenta 
dispuesta a asumir el arriesgado negocio, propiedad de Johann Hergot 
y su esposa. Hergot ya se había posicionado firmemente a favor de la 
reforma imprimiendo obras de Karlstadt y otros radicales, así como 
obras pirateadas de Lutero (en 1527 sería ejecutado por las autoridades 
por su panfleto utópico Sobre el nuevo cambio de una vida cristiana). Si 
Hergot sabía realmente que su imprenta estaba imprimiendo la obra de 
Müntzer es otra cuestión; puede que estuviera de viaje de negocios, de-
jando a sus cuatro ayudantes al cargo de los asuntos cotidianos. Como 
precaución adicional contra el descubrimiento, la portada del panfleto 
nombraba cuidadosamente Mühlhausen como lugar de publicación. 
Pero la suerte de Hut estaba echada: el gobierno de la ciudad se enteró 
de este proyecto sin licencia, registró la imprenta el 29 de octubre y 
confiscó 400 ejemplares de la Exposición explícita. Afortunadamente, 
ya se habían enviado cien ejemplares a Augsburgo, donde se distribuye-
ron. Uno de los destinatarios fue Augustin Bader, sastre radical y futuro 
líder anabaptista, del que se hablará más adelante. Hut y los ayudan-
tes de Hergot fueron arrestados y puestos inmediatamente en libertad; 
Hut fue incluso indemnizado por los inconvenientes económicos.

A Heinrich Pfeiffer le fue peor. Utilizando su nombre original 
«Schwertfeger» como tapadera, adoptó el enfoque opuesto al de Müntzer. 
El 26 de octubre, las autoridades de la ciudad observaron que Pfeiffer 
«se aventuró a atraer a un gran número de seguidores a través de la 
disputa»; se sintieron obligadas a investigar: «Debería establecerse si 
un discípulo del falso profeta Müntzer está aquí... y cuáles son sus ac-
tos y enseñanzas».41 No es descabellado suponer que las actividades de 
Pfeiffer alertaran a los concejales de la aventura de Hut. Tres días des-
pués, las autoridades tenían en sus manos copias de dos panfletos atri-
buidos a Pfeiffer y las pruebas así obtenidas les animaron a expulsarlo 

41 Gerhard Müller y Gottfried Seebass (eds.), Andreas Osiander, Schriften und Briefe, 
Gütersloh, 1975, vol. 1, p. 257.



234 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

de inmediato. Para mejorar y proteger a los habitantes de Nürnberg, se 
invitó al luterano Andreas Osiander a juzgar los panfletos. Los origina-
les ya no se encuentran, pero el informe de Osiander no fue positivo: 
«Los he leído», escribió, «y, en resumen, no he encontrado nada bueno 
en ellos».42 Se consideró que el autor de los panfletos tenía ideas muy 
similares a las de Müntzer:

Le gustaría traer de vuelta la ley según la cual los falsos profetas son 
golpeados hasta la muerte... Pero aquí se refiere... a todos los predica-
dores que no se mueven en su espíritu... La Escritura no es más que un 
testigo... Dios mismo debe hablarnos con voz viva.

La evaluación de Osiander sobre la política de los panfletos era totalmen-
te coherente con las opiniones de Lutero: Pfeiffer supuestamente deseaba:

Introducir el asesinato, el motín, el derrocamiento de la autoridad, y 
para hacer un reino mundano del reino espiritual de Cristo, que no 
sería gobernado por la palabra de Dios, sino por la espada y por la vio-
lencia, lo que sería anticristiano y completamente diabólico.

Antes de que lo detuvieran, el autor de estos panfletos abandonó Nürn-
berg a toda prisa el penúltimo día de noviembre, y a mediados de diciem-
bre ya estaba de vuelta en Mühlhausen.

Otro contacto de Hut, Pfeiffer y Müntzer en Nürnberg fue Hans 
Denck, un hombre destinado a convertirse, junto con Hut, en uno de los 
líderes del anabaptismo alemán. Denck había llegado a la ciudad desde 
Basilea en 1523 para ocupar un puesto de profesor, y al cabo de un año 
se había convertido en una figura importante en los círculos humanistas, 
luteranos radicales y místicos. Su mentor en Basilea había sido el huma-
nista y reformador suizo Johann Oekolampad; las doctrinas de Denck 
contenían algo del ideal humanista. En septiembre y octubre, Denck 
brindó su hospitalidad a Hut, quizá también a Pfeiffer y es posible que 
conociera a Müntzer. En enero de 1525 fue citado en el juicio de los 
«tres pintores impíos», cuyas creencias religiosas eran muy radicales y que 
fueron acusados de distribuir los tratados de Karlstadt y Müntzer. (Los 
tres pintores —los hermanos Sebald y Barthel Beham y Georg Pencz, que 

42 Müller y Seebass, Andreas Osiander..., vol. 1, pp. 261-266.



235El Diablo nunca le dejaba descansar

posiblemente trabajó en el taller de Alberto Durero— fueron expulsados 
de Nürnberg tras el juicio; volvieron poco después, pero se les acusó de 
crear imágenes pornográficas y fueron expulsados de nuevo. Es seduc-
tor pensar que cualquiera de estos tres podría haber hecho un retrato de 
Müntzer cuando estuvo en Nürnberg, el retrato original a partir del cual 
van Sichem trabajó décadas más tarde). Hans Denck, en su declaración 
ante el consejo de la ciudad en el juicio, al parecer sugirió que no deseaba 
«saber ni oír las Escrituras salvo como testimonio».43 Esta admisión acele-
ró su propio destierro de la ciudad a finales de enero. Afortunadamente, 
Hut o Pfeiffer le habían hecho una oferta abierta para ir a enseñar a 
Mühlhausen y así lo hizo a principios de 1525.

Se desconoce exactamente cuándo llegó Müntzer a Nürnberg, dón-
de vivió y a quién conoció allí. Una cosa que sabemos, sin embargo, es 
más bien una curiosidad. Se trata de las relaciones de Müntzer con un 
hombre llamado Christoph Fürer. Fürer no era una persona común. 
De hecho, era uno de los magnates mineros más ricos residentes en 
Nürnberg, un hombre educado y poderoso y un miembro importante 
del consejo patricio de la ciudad. Pero al igual que otros contactos de 
Müntzer de la clase dirigente —Hans Zeiss, Christoph Meinhard, Mi-
chael Ganssau—, Fürer mostraba un serio deseo de cuestionar y com-
prender la religión reformada. En aquella época, personas de distintas 
clases podían sentirse seriamente conmovidas por las ideas religiosas, 
incluso las más radicales. A Meinhard, por ejemplo, le preocupaban 
el purgatorio y la vida después de la muerte, después de que Lutero 
aboliera en 1523 las misas o celebraciones especiales por los difuntos. 
Estos hombres eran figuras por las que Müntzer parecía sentir respeto. 
Esto encaja bastante mal con la percepción común de Müntzer como 
un revolucionario rojo hasta la médula —y, de hecho, en su Exposición 
explícita, había condenado expresamente a los que trataban de servir a 
Dios y a Mammón: esas personas «deben permanecer eternamente va-
cías de Dios»—. Su relación con estos hombres es, por tanto, difícil de 
entender: por un lado, un predicador culto, inteligente, pero muy radi-
cal, que pedía abiertamente el derrocamiento tanto de la Iglesia papal 
como de la autoridad secular; por otro, hombres en torno a los cuales 
giraban estrechamente las finanzas y la administración del feudalismo 

43 Müller y Seebass, Andreas Osiander..., vol. 1, p. 413.



236 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

tardío y el capitalismo temprano. ¿Por qué ambos bandos mantenían 
contacto con el otro? La respuesta debe ser: así fue la Reforma alemana 
hasta 1525; la rebelión aún no se había convertido en revolución, por 
lo que todavía no se habían establecido los límites entre el debate y la 
condena.

En el caso de Fürer, está claro que tenía una mente inquieta. Cier-
tamente no era luterano, sino más bien un «católico liberal», escéptico 
tanto de la religión romana como de algunos elementos de las reformas 
de Lutero. A lo largo de los años, acumuló una pequeña colección de 
obras müntzerianas en su biblioteca, incluyendo copias de cartas de 
Müntzer a los condes de Mansfeld, así como una copia de su posterior 
«confesión». Pero también había un breve documento en el que Fürer 
había planteado a Müntzer cinco preguntas relacionadas con la fe —
muy concretamente, con la doctrina de Lutero de la «justificación solo 
por la fe»— y en este mismo trozo de papel Müntzer había garabateado 
sus respuestas. Se trata de un documento cuyo aspecto físico —una 
carta sin destinatario— sugiere que los dos hombres vivían no muy 
lejos el uno del otro en Nürnberg.44 En su favor, Fürer no alertó a las 
autoridades de la presencia de Müntzer.

En el espacio de cuatro meses, Müntzer había preparado tres impor-
tantes obras que resumían sucintamente su propia filosofía radical anti-
autoritaria y lo situaban firmemente como el crítico más vehemente de 
Lutero. Estas obras iban a ser sus últimas publicaciones, ya que ahora se 
encontraba ante una situación totalmente nueva, que requería nuevas 
tácticas en la batalla por la salvación del mundo. Aunque Nürnberg fue 
uno de los pocos lugares que Müntzer no se vio obligado a abandonar 
a toda prisa (Melanchthon, citado en el encabezado de este capítulo, 
estaba mal informado), su visita finalmente fracasó. No era consciente 
de la magnitud de su fracaso, ya que abandonó la ciudad antes de que 
la imprenta de Höltzel fuera asaltada. A principios de diciembre, ya se 
dirigía al suroeste de Alemania; para llegar hasta allí, recorrió unos 400 
kilómetros a pie a principios de invierno.

Allí, en el suroeste, el campesinado se reunía para su gran revolu-
ción, la Guerra de los Campesinos alemanes.

44 Para más sobre Fürer, véase Bräuer y Vogler, Thomas Müntzer: Neu Ordnung Machen, 
pp. 303-307.



237

Cuando fue expulsado de Allstedt, se dirigió... a la Alta Alemania, 
y luego viajó a través de Basilea, a Griessen en Klettgau... y en la 
revuelta campesina que siguió poco después, plantó su venenosa 

semilla en los inquietos corazones rebeldes de los campesinos. 
En esa época también difundió la doctrina del anabaptismo.

Heinrich Bullinger (1560)

En junio de 1524, Clementia, condesa de Lupfen, era una dama en 
apuros. Sentada en el castillo familiar de Stühlingen, se dio cuenta de 
que se le habían acabado las conchas de caracol, así como las bayas de 
enebro y los arándanos para hacer mermelada. Las bayas de enebro 
podían ser un capricho, pero las conchas eran accesorios de costura 
absolutamente vitales, necesarios para que sus sirvientas enhebraran los 
hilos. ¿Qué podía hacer una condesa? Llamó a los siervos de su marido 
y les dijo que lo dejaran todo hasta que hubieran recogido suficientes 
conchas. Hizo caso omiso de las protestas de los siervos, que decían que 
era plena cosecha y que no podían prescindir de nadie. En su defensa, 
hay que señalar que su marido, Segismundo ii, había ordenado muy 
recientemente a algunos de sus siervos que recorrieran 100 kilómetros 
hasta su otra finca en Alsacia, para entregar algo de caza y traer de vuelta 
un carro cargado de vino (a sus expensas, por supuesto) de sus viñedos, 
un viaje que les llevaría más de una semana. Y si el vino del conde era 
necesario, de ninguna manera podían negarse bayas y conchas a la con-
desa. Lamentablemente, una cosa llevó a la otra, y el irritado e ingrato 

Capítulo 10

Su venenosa semilla.
En el suroeste de Alemania en la época del 

levantamiento campesino (1524-1525)



238 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

campesinado de Stühlingen decidió unirse y acabar con el feudalismo 
de una vez por todas. Así comenzó la Guerra de los Campesinos alema-
nes de 1524 y 1525.1 

Esa es al menos una teoría. Y no es poco atractiva, aunque suene 
demasiado a María Antonieta y sus pasteles. La historia demuestra a 
menudo que un acontecimiento menor puede ser la gota que colma 
el vaso. Pero este acontecimiento no fue el único desencadenante de 
un levantamiento que se extendió por la mayor parte del sur y el cen-
tro de Alemania en cuestión de semanas, involucró a decenas de miles 
de campesinos y habitantes de ciudades y, en el transcurso de casi un 
año, amenazó el gobierno de enormes extensiones de territorio. Tal vez 
lo importante de la historia de Clementia es que, aunque nos parezca 
extraordinaria, era perfectamente plausible. En efecto, los señores y se-
ñoras feudales, tanto laicos como religiosos, tenían derecho a detener 
una cosecha en seco y obligar al campesinado a realizar cualquier otra 
forma de trabajo. Y, como es lógico, a los campesinos de Stühlingen no 
les hizo ninguna gracia.

Los primeros rumores de rebelión se produjeron en la Selva Negra 
ya en mayo de 1524 y a lo largo de ese verano tuvieron lugar otros 
disturbios menores.2 Luego vino Lupfen. A finales del verano, los cam-
pesinos de los alrededores de Stühlingen, en el distrito de Klettgau, 
al oeste del lago Constanza, habían reunido a 1.200 hombres bajo el 
mando del exsoldado Hans Müller de Bulgenbach. Marcharon hacia la 
capital administrativa de Klettgau, la ciudad de Waldshut, para unirse a 
sus ciudadanos en defensa de las reformas cívicas y religiosas contra sus 
señores austriacos de Habsburgo (Waldshut se encontraba dentro de 
un gran enclave de Austria). Al principio, parecía más bien una huelga 
de brazos caídos para hacer valer un punto de vista. Pero este aconte-
cimiento local fue la señal de una insurrección general para grupos de 
campesinos de todo el suroeste de Alemania, que poco a poco se fueron 

1 Véase Tom Scott y Robert W. Scribner, The German Peasants’ War: A History in Docu-
ments, Nueva York, 1991, p. 68 (doc. 1) y p. 301 (doc. 142).
2 Para más detalles sobre los acontecimientos que condujeron a la Guerra de los Cam-
pesinos de 1524-1525 y durante la misma, véase Lyndal Roper, The German Peasants’ 
War, Londres, 2024; Scott y Scribner, Documents...; Peter Blickle, The Revolution of 
1525, Baltimore, 1981.



239Su venenosa semilla

agrupando en ejércitos cada vez más numerosos durante los siguientes 
seis meses.

Ya hemos señalado las condiciones sociales de este giro; durante más 
de 200 años, grupos de campesinos y habitantes de ciudades descon-
tentos habían formado ligas ocasionales para defenderse de los cambios 
que se estaban produciendo en la economía y la sociedad. Abundaban 
las protestas contra los excesos feudales y el anticlericalismo.

Campesino portando una pancarta de «Libertad». Representado por 
Thomas Murner en su libro Von dem grossen Lutherischen Narren (1522).

Universitätsbibliothek Leipzig (Public Domain Mark 1.0)

Entre 1300 y 1600, Alemania fue testigo de muchas más revueltas ur-
banas y rurales que cualquier otra región de Europa.3 El suroeste de 
Alemania, en particular, tuvo una larga historia de rebeliones bajo las 
banderas del «Pobre Conrado» o la «Alberca» (Bundschuh); exigían la 

3 Véase Tom Scott, Society and Economy in Germany, 1300-1600, Basingstoke, 2002, 
p. 225.



240 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

cancelación de las deudas, la abolición de los diezmos y los tipos de 
interés, cambios en el sistema legal y reformas importantes para po-
ner las instituciones de la Iglesia bajo cierto control. Hubo rebeliones 
en 1493, 1502 y cada año entre 1513 y 1517, en Alsacia, Suabia y 
la Selva Negra. Después de 1517, el número de disturbios locales 
aumentó y se extendió por todo el sur de Alemania, alentados por las 
nuevas ideas de Lutero y Zwinglio. Todo ello constituyó un rico filón 
de experiencias para los campesinos que, en 1524, retomaron la lucha 
en el ámbito nacional.

La razón por la que este levantamiento fue cualitativamente diferen-
te de todos los anteriores es objeto de un considerable debate. Pero los 
factores que contribuyeron a ello pueden clasificarse a grandes rasgos 
de la siguiente manera: en primer lugar, el declive de la economía rural, 
provocado en parte por el aumento de las tasas y los derechos feudales, 
así como la subida de los impuestos —el «impuesto de sucesiones» era 
especialmente duro y a menudo desposeía a familias enteras a la muerte 
del sostén de la familia—. En segundo lugar, una creciente brecha en 
el nivel de vida entre los ricos terratenientes y la masa de campesinos 
más pobres, a veces agravada por las periódicas malas cosechas: el mal 
tiempo destruyó grandes extensiones de cultivos en el verano de 1524 
(curiosamente, las autoridades católicas se apresuraron a culpar a los re-
formadores luteranos «anticristianos» por el mal tiempo; ¡los luteranos 
contraatacaron explicando que Dios había enviado las tormentas como 
castigo contra los que se negaban a la Reforma!).4 En tercer lugar, una 
mejora de la conciencia política del campesinado, que llevaba varias dé-
cadas sumergiéndose en las aguas de la rebelión, y que también estaba 
ejerciendo cierto grado de autogobierno a medida que las aldeas crecían 
en tamaño. Y en cuarto lugar, en la segunda década del nuevo siglo, un 
sentimiento generalizado de que la «Ley de Dios» no estaba siendo ob-
servada por los representantes de la Iglesia ni por sus acaudalados par-
tidarios en la nobleza. Así pues, las reivindicaciones de los campesinos 
iban desde quejas localizadas y específicas contra algún pequeño tirano 
hasta quejas mucho más extendidas y generalizadas sobre la servidum-
bre, los arrendamientos restrictivos, el acceso a las tierras comunes, el 
agua y los bosques, y el pago de diezmos.

4 Véase Scott y Scribner, Documents..., pp. 121-122 (doc. 25).



241Su venenosa semilla

Los movimientos suizo y alemán de reforma religiosa sirvieron para 
impulsar muchas de las demandas locales al ámbito nacional, al tiempo 
que añadían una mayor justificación a todas las demandas relacionadas 
con la Iglesia. El movimiento reformista de Ulrico Zwinglio en Zúrich 
influyó en la conciencia de la gente común de la Selva Negra y Suabia 
tanto o más que el movimiento reformista alemán centrado en Witten-
berg; los alemanes del suroeste llevaban años observando celosamente 
las libertades democráticas de la confederación suiza al otro lado de la 
frontera. El movimiento reformista no solo dio voz a las preocupacio-
nes del campesinado y sus dirigentes, sino que, recíprocamente, tam-
bién les influyó y animó. Esta nueva dimensión religiosa proporcionó 
al campesinado un marco regional que le permitió ir más allá de los 
meros levantamientos locales, vincularse con otros grupos campesinos 
y con las clases bajas de las ciudades, y convertir así la rebelión de 1524-
1525 en algo que se parecía mucho a una revolución. La fuerza motriz 
era la simple idea de que la «Ley de Dios» podía citarse para desafiar 
las estructuras legales y socioeconómicas establecidas: una ley así tenía 
la belleza de ser prácticamente lo que cualquiera quisiera que fuera, 
siempre y cuando pudiera justificarse con referencia a la Biblia. Lo cual 
nunca fue una tarea muy difícil.

En el verano de 1524 comenzó la gran rebelión campesina. No es 
casualidad que ese año los príncipes territoriales empezaran por fin a 
prestar seria atención a la radicalización de las reformas religiosas en 
Sajonia, Turingia y otros lugares: Karlstadt fue expulsado de Sajonia, 
Müntzer se vio obligado a abandonar Allstedt, los radicales de Nürnberg 
fueron convocados ante los concejales y Balthasar Hubmaier fue atacado 
por los Habsburgo por sus reformas de la autoridad eclesiástica y cívica 
en Waldshut. Aunque estos ataques pretendían prevenir cualquier de-
safío a la autoridad, tanto en el ámbito religioso como en el secular, en 
realidad precipitaron acontecimientos que condujeron a una amenaza 
aún más grave para el orden social.

Cuando el campesinado de Stühlingen se movilizó en agosto de 
1524, las autoridades suabas se vieron sorprendidas. Las fuerzas arma-
das y los mercenarios en los que solían confiar los Habsburgo y otros 
nobles estaban ya en gran parte comprometidos en los dos grandes es-
cenarios bélicos del Imperio: contra los turcos del Imperio Otomano, 
que por entonces se adentraban en Hungría y amenazaban Austria; y en 



242 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Italia, donde cualquier monarca o noble europeo que se preciara estaba 
inmerso en la campaña de parcelación de aquel desdichado país. No 
fue hasta después de la victoria imperial en la batalla de Pavía, el 24 de 
febrero de 1525, cuando sus mercenarios (Landsknechte) pudieron ser 
llamados de nuevo para hacer frente a la amenaza en casa. Incluso en-
tonces surgieron problemas con la financiación de los ejércitos reunidos 
en Alemania: en algunos ocasiones, los mercenarios suizos volvieron a 
casa disgustados por el impago de sus salarios; la nobleza suaba y de los 
Habsburgo dependía en gran medida de las líneas de crédito acordadas 
con los banqueros Fugger para alcanzar la victoria. Además, muchos 
soldados alemanes eran campesinos y no querían matar a los suyos. 
Por eso, la nobleza del sur de Alemania se vio obligada a negociar con 
los rebeldes y a discutir sus quejas en los tribunales de justicia o en 
parlamentos convocados apresuradamente. Las autoridades alargaron 
estas negociaciones durante todo el invierno con el fin de ganar tiempo 
y reagrupar sus ejércitos para hacer frente a la rebelión por medio de 
la fuerza en primavera. Las largas discusiones, sin embargo, también 
permitieron al campesinado extender su causa a otras zonas. El líder 
rebelde Hans Müller recorrió toda la región con sus propias tropas. 
Hizo un esfuerzo deliberado para incluir a los habitantes de clase baja 
en el levantamiento y muchas ciudades de la región recibieron a los re-
beldes con los brazos abiertos. En marzo de 1525, un ejército al mando 
de Müller marchó sobre Stuttgart, mientras otros grupos armados se 
reunían cerca de Ulm, en el Allgäu, alrededor del lago Constanza y en 
Alsacia, al oeste. (El astuto duque Ulrico de Württemberg, desterrado 
en 1519 tras enemistarse con otras ramas de la nobleza, ayudó tempo-
ralmente en esta campaña. Aprovechó los problemas para reivindicar 
su restitución, anunciándose como luterano y presentándose al ejército 
campesino como «Ulrico el Campesino». Desgraciadamente, pronto 
se quedó sin dinero, su ejército de mercenarios le abandonó y huyó de 
nuevo a través de la frontera, abandonando a su suerte a sus compañe-
ros campesinos).

En abril, la zona afectada por el levantamiento abarcaba varios 
cientos de kilómetros cuadrados, extendiéndose hacia el noreste hasta 
Franconia y desde allí hasta Turingia y Sajonia. El norte de Alemania 
quedó relativamente intacto. También lo fue Baviera (entonces bastan-
te más pequeña que la región actual); esto tuvo mucho que ver con la 



243Su venenosa semilla

centralización relativamente avanzada del gobierno del reino y la con-
siguiente ausencia de una nobleza indisciplinada. Pero la rebelión se 
extendió hacia el sudeste, al Tirol, donde, bajo el hábil liderazgo de 
Michael Gaismair (contemporáneo casi exacto de Müntzer), se produjo 
una revuelta de los campesinos y plebeyos austriacos que duró desde 
mayo de 1525 hasta bien entrado 1526.

Este levantamiento popular fue, se mire por donde se mire, bastante 
extraordinario. Pero no estuvo coordinado. En el mejor de los casos, 
grupos locales o regionales de campesinos veían lo que hacían sus her-
manos de los estados vecinos y decidían que había llegado el momento 
de hacer lo mismo. En abril, enormes ejércitos, aunque separados, de 
entre 12.000 y 40.000 campesinos se agruparon y se desplazaron por 
el campo. En última instancia, estos ejércitos locales fueron incapa-
ces de unirse de forma significativa en zonas más amplias. Georg de 
Waldburg, el hábil comandante del ejército de la «Liga Suaba» de los 
nobles, se limitó a desplazarse por el país, eliminando a las bandas de 
campesinos una a una, bien mediante la traición y el puro terror, bien 
mediante una habilidad militar superior. De hecho, la traición y las 
treguas rotas influyeron tanto en el resultado final del levantamiento 
como la incertidumbre de los campesinos; la Liga Suaba también tenía 
una ventaja militar y técnica, así como mercenarios que proporciona-
ban a la nobleza territorial una fuerza irresistible.

En los primeros meses de este levantamiento regional, los campesi-
nos elaboraron listas de reivindicaciones —casi cada pequeño condado 
tenía la suya propia con el propósito de presentarla a su señor feudal—. 
La mayoría se quejaba de los diezmos, la restricción de movimientos y 
las muchas otras medidas opresivas ya comentadas. Las demandas de las 
comunidades urbanas se orientaban más hacia las reformas religiosas, la 
democracia, la regulación del comercio y algunas políticas rudimenta-
rias de asistencia social. Con bastante ingenuidad, el campesinado creía 
que sus listas de agravios exigían justicia de forma natural y legal, y que 
los asuntos podrían resolverse mediante la negociación, tal vez con la 
ayuda de Dios. Algunas de estas demandas revelan la asombrosa estre-
chez de miras de las autoridades feudales: los rebeldes de Stühlingen, 
por ejemplo, se quejaban de que cada vez que un criminal era quemado 
en la hoguera, los campesinos tenían que suministrar la leña para la 
pira. Otros detalles menores pintan un cuadro de ajuste de cuentas 



244 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

comunal. En la ciudad de Schleusingen, en el centro de Alemania, en-
tre las veintidós quejas y demandas había una en la que se instaba a 
despedir al organista de la iglesia y a vender el órgano —solo podemos 
suponer que no era un músico muy competente—.5 Pero la más famosa 
y representativa de estas listas fue la de los «Doce Artículos» de marzo 
de 1525, redactada en la ciudad meridional de Memmingen e impresa 
y adoptada en toda Alemania en cuestión de semanas. Se convirtió en 
la lista de reivindicaciones por defecto en todo el país.

Los Artículos de Memmingen fueron redactados por dos líderes de 
los campesinos suabos, Christoph Schappeler (un predicador de for-
mación) y Sebastian Lotzer (un peletero jornalero). La asamblea de la 
Ciudad Libre Imperial de Memmingen fue en realidad un parlamento 
campesino, en el que se debatieron todo tipo de propuestas en un in-
tento de unificar a los rebeldes. Uno de los resultados de esta reunión 
fue radicalizar aún más el levantamiento, al tiempo que se introducían 
algunos procedimientos democráticos básicos en el proceso de toma 
de decisiones. Los Doce Artículos que surgieron de este parlamento 
eran un resumen de las reivindicaciones de todos los grupos represen-
tados en Memmingen. En las ediciones impresas de los Artículos, los 
márgenes están repletos de referencias a capítulos de la Biblia, cada 
una de las cuales proporciona una justificación bíblica a su «humilde 
ruego y petición». La religión formal no empezó a desempeñar un papel 
importante en la fundamentación de las demandas de las clases bajas 
hasta los primeros meses de 1525, cuando, significativamente, la justi-
ficación mediante referencias bíblicas marchó a la par con la adopción 
de demandas estandarizadas: la Reforma en síntesis con la revolución.

Entre las reivindicaciones de los campesinos figuraban: la elección 
de predicadores reformados por las parroquias; la abolición de todos 
los derechos y diezmos feudales; el libre acceso a la madera, el agua y la 
caza; contratos adecuados para el arrendamiento o la propiedad de la 
tierra; el cuidado de los pobres a partir de una caja comunal de pobres; 
la recomunalización de los pastos; y el principio de igualdad ante la ley. 
La lista terminaba como sigue:

5 Véase Scott y Scribner, Documents..., p. 69 (doc. 1) y p. 179 (doc. 66).



245Su venenosa semilla

Duodécimo, es nuestra conclusión y opinión final que, si uno o más 
de los Artículos aquí presentados no están de acuerdo con la Palabra de 
Dios (lo cual dudaríamos)... entonces los abandonaremos, cuando se 
nos explique sobre la base de la Escrituras.6

Se pedía una reforma económica, una democracia primitiva y una es-
tructura religiosa acorde con esa democracia, todo ello justificado por 
referencias a la Biblia. Pero incluso estos modestos cambios eran re-
volucionarios en sí mismos. No podían aceptarse, ya que, de hacerlo, 
se tambalearían inmediata e irrevocablemente los pilares del gobierno 
establecido sobre la ciudad y el campo. (En 1526, en la Dieta de Speyer, 
se creó un comité aristocrático para abordar todas estas cuestiones; ines-
peradamente, el comité acordó que las quejas estaban en su mayoría 
justificadas, pero entonces la Dieta decidió que no había que hacer 
nada. Algunas cosas nunca cambian).

Casi al mismo tiempo que los Doce Artículos, y muy probable-
mente escrito por los mismos autores, se publicó otro documento, la 
«Ordenanza Federal» (Bundesordnung): se trataba de un conjunto de di-
rectrices de procedimiento sobre cómo debían comportarse los rebeldes 
con sus vecinos, aliados, sacerdotes, compañeros rebeldes y enemigos 
potenciales. Al igual que los Doce Artículos, se imprimió en varias edi-
ciones por todo el sur de Alemania.7

Durante el periodo principal del levantamiento armado, entre mar-
zo y mayo de 1525, las reivindicaciones de los campesinos fueron casi 
siempre respaldadas por asaltos a castillos y monasterios, junto con sa-
queos en venganza por siglos de explotación. En Franconia, por ejem-
plo, se calcula que fueron destruidos más de 200 castillos. Sin embargo, 
rara vez se ejecutó a miembros de la nobleza. De hecho, prácticamente 
la única vez que los ejércitos campesinos recurrieron a matar a sus se-
ñores feudales lejos del campo de batalla fue en el castillo de Weins-
berg, cerca de Heilbronn, cuando veinticuatro nobles fueron paseados, 
vejados y asesinados por el campesinado.8 (El más importante de los 

6 Scott y Scribner, Documents..., pp. 252-257 (doc. 125). Existen distintas versiones en 
inglés del documento en Internet, por ejemplo «From the Reformation to the Thirty 
Years War (1500-1648)»: historydocs.ghi-dc.org (en alemán, ultimo acceso 2023).
7 Véase Scott y Scribner, Documents..., pp. 130-132 (doc. 32).
8 Véase Scott y Scribner, Documents..., p. 158 (doc. 54).



246 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

asesinados fue el conde Ludwig von Helfenstein, cuya esposa era hija de 
Maximiliano i, el difunto emperador del Sacro Imperio Romano Ger-
mánico. Afortunadamente, no era más que una hija ilegítima —una de 
un impresionante número de trece—, por lo que quizá el nuevo em-
perador, nieto de Maximiliano, no se sintió ofendido personalmente. 
Otra cosa fue la ofensa social). Este acto de represalia por parte de los 
rebeldes es casi el único en la historia de la guerra; resultó ser un acto 
brutalmente eficaz, que centró las mentes de nobles y campesinos por 
igual; pero en su momento fue ferozmente condenado por los líderes 
de los ejércitos campesinos alemanes. Por el contrario, la Liga Suaba 
y otros ejércitos de la nobleza no dudaron en masacrar a cientos, si 
no miles, de campesinos durante y después de cada encuentro. En la 
ciudad de Saverne, en Alsacia, se calcula que 8.000 campesinos fueron 
asesinados a sangre fría después de haber aceptado deponer las armas y 
regresar a sus hogares. En Frankenhausen, en Turingia, se calcula que 
6.000 rebeldes fueron masacrados en un par de horas.

El hombre que, sin saberlo, había proporcionado la justificación 
religiosa para esta rebelión, Martín Lutero, se había movido en 1525 
en una dirección muy diferente a la del campesinado. En varias cartas 
y panfletos, reprendió a los plebeyos por abusar de la Biblia de forma 
mundana. En abril escribió:

Los propios campesinos... son tan desleales, falsos, desobedientes y 
desenfrenados, y saquean, roban y se llevan todo lo que pueden, como 
salteadores de caminos y asesinos... Y lo peor de todo es que cometen 
tales salvajadas y horribles pecados en nombre del cristianismo y al 
amparo del Evangelio.9

Esta, debemos señalar, fue su opinión ponderada sobre un tratado, fir-
mado en Weingarten, entre la Liga Suaba y el ejército campesino del 
lago Constanza, según el cual los campesinos se disolvían y regresaban 
a sus hogares. Lutero nunca fue un hombre de perdonar y olvidar.

En su comentario a los Artículos de Memmingen, escrito también 
en abril, Lutero adopta una postura que sin duda le parece neutral, 

9 Lutero, Vertrag zwischen den löblichen Bund zu Schwaben etc. en Martín Lutero, Ges-
ammelte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo sucesivo, citado como «wa»), vol. 18, pp. 
342-343.



247Su venenosa semilla

señalando con el dedo a los campesinos y a sus opresores por igual y 
animando a ambas partes a llegar a un acuerdo. Sin embargo, insistió en 
que los campesinos no tenían derecho —ni legal ni moral— a rebelarse. 
«Quien tome la espada, morirá por ella», escribió.10 Que quede claro: 
esta advertencia iba dirigida a los campesinos, no a la nobleza, cuya 
vida giraba en gran medida en torno a tomar la espada. Melanchthon 
transmitió más o menos el mismo mensaje en su propio comentario a 
los Artículos. Tenía mucho que decir, pero se reducía a esto: «El Evan-
gelio exige que obedezcamos a nuestros amos».11 Al mes siguiente, en 
un vergonzoso tratado titulado Contra las hordas de campesinos ladrones 
y asesinos, Lutero describió los Artículos de Memmingen como «obra 
del diablo», más concretamente, obra de Müntzer; consideraba que las 
actividades de las hordas campesinas eran un pecado mortal. Las acu-
saba de asesinar y derramar sangre, y de traer el desastre a sus familias. 
Pidió a la nobleza «cristiana» que tomara medidas punitivas: «Así pues, 
queridos señores, ¡redimidnos, salvadnos, ayudadnos, apiadaos de la 
pobre gente, apuñalad, golpead, estrangulad, cada uno de vosotros! Y si 
al hacerlo morís, entonces es bueno, porque no hay muerte más santa 
que esta».12

Calificar esta carta abierta de error estratégico de Lutero es que-
darse corto. Su postura ante el levantamiento resultó perjudicial para 
la popularidad del movimiento reformista de Wittenberg, y muchas 
personas, incluso algunos de sus colegas más cercanos, se volvieron 
abiertamente hostiles hacia él por este motivo.13 Sin embargo, no de-
bería haber sido una sorpresa para nadie: la doctrina de Lutero sobre la 
autoridad secular nunca admitió el desafío desde abajo. Fue una carta 
increíblemente inoportuna; en abril y mayo, la «nobleza cristiana» ya se 
dedicaba a «apuñalar, golpear y estrangular»: aplastando a los rebeldes, 
ejecutando a sus líderes, quemando aldeas enteras y exigiendo tributo 

10 Lutero, Ermahnung zum Frieden, wa, vol. 18, p. 330.
11 Philipp Melanchthon, Wider die 12 Artikel, en Klaus Kacze-Rowsky (ed.), Flugschrif-
ten des Bauernkrieges, Hamburgo, 1970, p. 127. 
12 Lutero, Wider die räuberischen und mörderischen Rotten der Bauern, wa, vol. 18, pp. 
357-361.
13 Véase Scott, Society and Economy..., pp. 56-57. Véase también Ulrich Pfister y Georg 
Fertig, The Population History of Germany, mpidr document de trabajo wp 2010-035, 
en demogr.mpg.de/papers/working/wp-2010-035.pdf (ultimo acceso julio de 2023).



248 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

en sangre y dinero a los campesinos y ciudadanos supervivientes. Aun-
que es difícil obtener cifras exactas, a menudo se habla de 100.000 
muertos en toda Alemania. Esta cifra es imposible de probar o refutar, 
ya que los cronistas del siglo xvi tendían a exagerar las cifras. Pero no 
cabe duda de que fue un número muy elevado y la cifra da una idea 
de la represión llevada a cabo por los ejércitos nobiliarios. En aquella 
época, Alemania tenía una población estimada entre 8 y 10 millones de 
habitantes; si tomamos solo las regiones afectadas por la sublevación, 
la cifra total se reduce quizás a la mitad.14 Un número de muertos de 
varios miles, sobre todo sostenes de familia y hombres jóvenes, era a la 
vez indefendible y catastrófico.

¿Qué había cambiado la opinión de Lutero tan drásticamente entre 
abril y mayo? Simplemente esto, en sus propias palabras:

Pero apenas me di la vuelta [de aconsejar a los campesinos], se pusie-
ron en camino y, olvidando todas sus promesas, se pusieron en acción 
violenta, robando y enfureciéndose y comportándose como perros ra-
biosos. Y ahora todos podemos ver lo que nos habían ocultado y que 
todo lo que proponían en sus «Doce Artículos» era una pura mentira 
inventada en nombre del Evangelio.

Se refería implícitamente a la matanza de los nobles en el castillo 
de Weinsberg: eran perros rabiosos que «llevaban a cabo la obra del 
Diablo, muy especialmente la obra del archidiablo que gobernaba en 
Mühlhausen y no suscitaba otra cosa que robos, asesinatos y derrama-
miento de sangre».15

Pero al menos Wittenberg no tuvo nada que ver con la agitación 
en Suabia. Por razones tanto geográficas como de otra índole, el lide-
razgo religioso de los insurgentes del suroeste se orientó más hacia los 
suizos de Zwinglio que hacia Lutero. En la ciudad suroccidental de 
Waldshut, por ejemplo, el movimiento reformista liderado por Baltha-
sar Hubmaier tuvo inicialmente un marcado tinte zwingliano (aunque 
Hubmaier se enemistó más tarde con Zwinglio), y cuando la ciudad se 

14 Véase Scott, Society and Economy..., pp. 56-57. Véase también Ulrich Pfister y Georg 
Fertig, The Population History of Germany, mpidr document de trabajo wp 2010-
035, en demogr.mpg.de/papers/working/wp-2010-035.pdf (ultimo acceso julio 2023).
15 Lutero, Wider die räuberischen, wa, vol. 18, p. 357.



249Su venenosa semilla

vio sitiada por los Habsburgo, los habitantes de la zwingliana Zúrich, a 
un día de marcha, enviaron una milicia para ayudar a los sitiados. Las 
ideas reformistas de Zwinglio encontraron apoyo a lo largo del valle del 
Rin, tan al norte como Estrasburgo, donde el movimiento reformista se 
mostró bastante reacio a seguir el ejemplo de Wittenberg.

Campesinos armados, como se representa en el frontispicio de la 
«Ordenanza Federal» que acompañaba a los Doce Artículos, 1525.

 © Bayerische Staatsbibliothek München (Res/4 Eur. 332,33)



250 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

¿Y qué decir del archidiablo de Mühlhausen? Con su viaje al suroeste de 
Alemania, Müntzer entró de nuevo en esa zona familiar en la que faltan 
completamente las pruebas fehacientes. Simplemente no sabemos con 
certeza lo que allí hizo —aunque sus contemporáneos pensaban que lo 
sabían—. Esto es muy inconveniente para el historiador y el biógrafo. 
Pero lo que es seguro es que la experiencia fue transformadora para 
Müntzer: a su regreso a Mühlhausen a principios de 1525, comenzó 
inmediatamente a organizar al pueblo de Turingia para «la caída de los 
tiranos fuertes e impíos».

La noticia del prometedor comienzo de la sublevación habría lle-
gado a Müntzer en Nürnberg a más tardar en noviembre, y él habría 
considerado el desarrollo como una reivindicación de todas sus teorías. 
Solo se detuvo para enviar una carta a Christoph Meinhard, en la que 
le pedía «algo de dinero para el viaje, lo que puedas darme»,16 y se dirigió 
hacia el suroeste, parando en Basilea para visitar a Johann Oekolampad, 
mentor de Denck (un humanista con simpatías zwinglianas; su ver-
dadero apellido, Hausschein —«lámpara de casa»—, fue traducido al 
griego a la manera humanista más bien de moda). Llegó a Basilea a 
mediados de diciembre, donde se relacionó inicialmente con Ulrich 
Hugwald, un joven reformador que oscilaba entre Zwinglio, el huma-
nismo y Lutero (con el tiempo, y brevemente, se convirtió en uno de 
los principales anabaptistas). Un año más tarde, Oekolampad, temien-
do por su reputación y deseoso de dejar bien claro que no tenía relación 
alguna con ese tal Müntzer, escribió:

¡Escucha cómo fue lo de Müntzer! Un exiliado vino aquí y me visitó; 
yo no lo conocía de vista, y apenas pude captar su nombre, que no me 
dio en la primera ocasión... Siendo yo también un exiliado, le invité a 
comer; aceptó y se presentó con Hugwald. Solo entonces me dijo su 
nombre y el motivo de su viaje. ¿Qué podía hacer yo? Animé al hom-
bre... y hablamos mucho sobre el tema de la Cruz, y el hombre hizo 
tanto hincapié en ello que me llevé una buena impresión de él.17

16 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como 
«Thma»; véase la bibliografía para más detalles), vol. 2, p. 385; Peter Matheson (trad. 
y ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, citado 
como «Matheson»), p. 135
17 Ernst Staehelin (ed.), Briefe und Akte zum Leben Oekolampads, Leipzig, 1927, vol. 
1, p. 390.



251Su venenosa semilla

Por desgracia, Oekolampad no dice qué «razón» dio Müntzer para su 
viaje. Por este mismo silencio, es probable que tuviera algo que ver 
con intervenir en el levantamiento en nombre de la Reforma radical. 
En 1527, dos años después de que la Guerra de los Campesinos hu-
biera terminado, Oekolampad fue más comunicativo acerca de la visi-
ta. Müntzer se había presentado, dijo, en compañía de un «campesino 
anciano» (que ya no era el controvertido joven Hugwald). Siguió una 
larga conversación, durante la cual Oekolampad lamentó la ruptura 
entre Lutero y Müntzer; Müntzer, por su parte, se quejó amargamente 
de Lutero. Cuando el debate giró en torno al bautismo y la autoridad 
secular, Oekolampad puso más bien paños fríos al asunto sugiriendo 
que «lo que no está en contra de Dios debe ser obedecido por el pueblo. 
[Müntzer] no suscribía esto en absoluto».18 Müntzer abandonó enton-
ces la casa y Oekolampad no volvió a verle.

🙝

Estas conversaciones no fueron, por tanto, precisamente fructíferas. 
Pero es posible que la escala en Basilea proporcionara al viajero algunos 
contactos útiles para su viaje a la pequeña ciudad comercial de Gries-
sen, en el distrito de Klettgau. En este rincón de Europa también esta-
ban activos Conrado Grebel y sus compañeros, que formaron el primer 
grupo conocido de lo que más tarde se convertiría en el movimiento 
anabaptista. Llevaban tiempo siguiendo y simpatizando con Lutero, 
Karlstadt y —hasta cierto punto— Zwinglio. Pero en el transcurso 
de 1524, el grupo estaba buscando más respuestas; habían observado 
cómo Lutero había tratado a Karlstadt y Müntzer, y sus simpatías no 
estaban con Lutero. Así, a finales del verano de 1524, Grebel intentó 
ponerse en contacto tanto con Karlstadt como con Müntzer. Recibió 
respuesta del primero, pero no del segundo. La carta a Müntzer era un 
extenso escrito, con una posdata firmada por algunos de sus colegas 
—entre ellos Hans Huiuff, que había sido camarada de Müntzer en 
Halle— proclamándose «tus hermanos y siete nuevos jóvenes Müntzers 
contra Lutero».19 Pero Müntzer nunca recibió esta carta, fechada el 5 de 

18 Staehelin, Oekolampad..., vol. 2, pp. 21-22.
19 Thma, vol. 2, pp. 347-366; Matheson, op. cit., pp. 121-132.



252 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

septiembre de 1524, ya que estaba dirigida a Allstedt, y él había par-
tido de allí a principios de agosto. La carta parece haber sido llevada a 
Allstedt por Huiuff, e incluso para cuando llegó allí, Müntzer también 
había dejado Mühlhausen; así que Huiuff tuvo que llevarla de vuelta 
a Grebel en Zúrich. Y no hay evidencia de que Müntzer se encontrara 
con Grebel en su viaje hacia el suroeste.

A pesar de la alegre firma de los «nuevos jóvenes Müntzers», el con-
tenido de la carta apenas estaba en sintonía con la visión de la vida de 
Müntzer. El grupo de Grebel afirmó haber estudiado los folletos de 
Müntzer Sobre la fe fraudulenta y la Protesta o Proposición y haber sido 
muy instruido por ellos. El primo de Huiuff, que al parecer residía en 
Allstedt, les había informado sobre el «Sermón a los príncipes». Pero 
el grupo procedió a discrepar con Müntzer en casi todas las posiciones 
importantes: en el uso de la liturgia («esto no puede ser correcto, ya 
que no encontramos ninguna enseñanza sobre el canto en el Nuevo 
Testamento, ningún precedente»); en los sacramentos; en el uso de la 
violencia para defender la fe («No se debe proteger el Evangelio y a 
sus seguidores con la espada»); en el bautismo («usted y Karlstadt no 
escriben lo suficiente contra el bautismo de niños»). Los dos únicos 
puntos de acuerdo se referían a Lutero —«los negligentes biblistas y 
doctores de Wittenberg»— y a la necesidad del sufrimiento espiritual 
para alcanzar la fe. Pero incluso este tormento necesario se describía en 
términos de «amor y esperanza», muy alejados de la dolorosa teología 
de la crucifixión interior de Müntzer.

¿Qué hizo entonces realmente Müntzer en Griessen, donde supues-
tamente permaneció ocho semanas? Se le atribuyen poderosas hazañas: 
iniciar todo el levantamiento; redactar los «Doce Artículos» y la llama-
da «Carta de los Artículos» que los acompañaba; introducir el anabap-
tismo en Suiza y el sur de Alemania; saquear y, por supuesto, asesinar. 
El reformador suizo Heinrich Bullinger fue la fuente de muchos de 
estos informes, pero su crónica de las actividades de Müntzer nos dice 
más sobre Bullinger que sobre su tema. La bestia negra de Bullinger 
era el anabaptismo y su principal preocupación era demostrar que tal 
doctrina no podía haber surgido del zwinglianismo ni de ninguna teo-
logía suiza respetable, sino que era fruto de algún evangelio extranjero. 
La idea de que Müntzer tuvo algo que ver con los «Doce Artículos» de 
Memmingen es la más persistente en esta historiografía. En términos 



253Su venenosa semilla

bastante vagos, tanto geográficos como temporales, el propio Müntzer 
confesó en mayo de 1525 que: «En Klettgau y Hegau, cerca de Basi-
lea, había hecho varios Artículos sobre cómo se debe gobernar según 
los Evangelios, y luego otros Artículos».20 Pero el lenguaje utilizado en 
los Artículos de Memmingen no traiciona ningún signo de Müntzer; 
los argumentos teológicos aducidos están llenos del espíritu del «amor 
fraternal» más que del sufrimiento de los fieles o de la preparación para 
el Apocalipsis; y los argumentos legales utilizados no tenían cabida en 
ninguna de las doctrinas de Müntzer. La propia dirección del preámbu-
lo de los artículos es suficiente para descartar cualquier participación de 
Müntzer: «Paz y la gracia de Dios a través de Cristo al lector cristiano»; 
no mucho más adelante, está la declaración de que «el Evangelio... ha-
bla de Cristo, el Mesías prometido, cuya palabra y vida no enseñaron 
otra cosa que amor, paz, paciencia y concordia, de modo que todos 
los que creen en este Cristo son amorosos, pacíficos, pacientes y de 
un mismo sentir».21 Esto tiene tan poco en común con la teología de 
Müntzer que es casi una parodia de todo lo que él rehuía. Ciertamente, 
el preámbulo busca justificar la rebelión y las demandas planteadas, 
pero esto no puede confundirse con ninguna justificación proporcionada 
por Müntzer. Y, por si quedara alguna duda, los artículos no fueron com-
puestos hasta febrero o marzo de 1525, momento en el cual Müntzer 
estaba a salvo de vuelta en Mühlhausen.

La «Carta de los Artículos» (Artikelbrief), que debía acompañar a los 
Artículos, tenía un tono más radical y pretendía fomentar la solidaridad 
entre los diversos grupos de campesinos. Era un documento político, 
pero se refería a la conducta del levantamiento, no al futuro gobierno. 
Se dirigía específicamente a los residentes recalcitrantes de la ciudad 
de Villingen para animarles a unirse a la rebelión. Los miembros de 
la «Liga Cristiana», decía la carta, no debían tener ningún trato con 
los que se negaran a unirse, «a saber, comiendo, bebiendo, bañándose, 
moliendo, horneando, arando, cosechando, o suministrando o dejando 
que otros les suministren comida, grano, bebida, madera, carne, sal, 
etc., o comprándoles o vendiéndoles».22

20 Thma, vol. 3, p. 266; Matheson, op. cit., pp. 433-434.
21 Scott y Scribner, Documents..., p. 253 (doc. 125).
22 Scott y Scribner, Documents..., pp. 136-137 (doc. 37).



254 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Por muy radical y trascendental que sea, no hay aquí ningún sabor a 
Müntzer: su opinión sobre los no miembros o los reincidentes se habría 
expresado seguramente en términos más apocalípticos. Al final de la 
Carta hay un párrafo conocido como el «Artículo del Castillo», en el 
que se pide a los señores, monjes y obispos que abandonen voluntaria-
mente sus castillos, palacios y monasterios y vivan en «casas comunes». 
Aunque el mensaje es radical, la redacción es demasiado suave para ser 
una producción de Müntzer, y de hecho parece haber sido tomada literal-
mente de un documento general de «órdenes permanentes» que circulaba 
entre los ejércitos campesinos. (Una vez más, la Carta de Artículos es casi 
con toda seguridad posterior al regreso de Müntzer a Turingia).

Sin embargo, hay otro documento que puede estar relacionado con 
Müntzer: el llamado «Proyecto de Constitución» (Verfassungsentwurf).23 
Lo conocemos solo parcialmente y solo a través de los amables oficios 
de un tercero hostil: fue encontrado en posesión del anabaptista Hub-
maier en 1528, cuando fue arrestado y posteriormente ejecutado por 
herejía por las autoridades católico-imperiales de Austria. Uno de sus 
captores resumió el documento para el duque Georg de Sajonia. El 
texto que se conserva contiene solo cuatro páginas de un total probable 
de treinta. Pero incluso en ese breve extracto, hay un par de frases que 
nos recuerdan a Müntzer; por ejemplo: «Ya ha llegado el momento 
en que Dios no tolerará más que los señores seculares desollen, des-
plumen, muelan, atenacen y demás tiranías. Estos tratan a los pobres 
como Herodes a los niños inocentes». También se habla de los «tiranos 
sanguinarios». Nos recuerda con fuerza un pasaje de Una exposición 
explícita de la falsa fe:

Así, cuando se anunció la gracia de Dios en el nacimiento de Juan y 
la concepción de Cristo, Herodes era el gobernante, él con esa sangre 
piadosa que gotea del saco chorreante de toda la nobleza de este mun-
do... Sí, algunos están empezando ahora a encadenar y encadenar a su 
propia gente, a despellejarlos y desollarlos y así amenazan a toda la cris-
tiandad, y con la mayor severidad torturan y matan ignominiosamente 
tanto a su propia gente como a otros.24

23 The «Verfassungsentwurf», traducido como «Constitutional Draft» en Scott y Scrib-
ner, Documents..., pp. 264-265 (doc. 128).
24 Thma, vol. 1, p. 341; Matheson, op. cit., p. 280.



255Su venenosa semilla

Hay una seductora similitud de lenguaje y referencia bíblica entre los 
dos pasajes. Sin embargo, el resto de este «Proyecto de Constitución» 
truncado no confirma del todo esta promesa. Se menciona «la Palabra 
de Dios» para justificar los acercamientos a la nobleza, pero nada so-
bre «el temor de Dios». Por otro lado, se habla de dar a los nobles tres 
oportunidades para arrepentirse de sus actos, algo que Müntzer podría 
haber considerado a finales de 1524. Así que el documento puede ha-
ber sido redactado por Müntzer —eso es todo lo que podemos decir 
con seguridad—.

Sin embargo, no hay duda de que Müntzer hizo algo en Griessen 
y el distrito de Klettgau. Pero aún no sabemos qué. Existen informes 
no verificables de que predicó en una variedad de lugares en todo el 
suroeste, y Müntzer, por supuesto, habría aprovechado todas y cada 
una de las oportunidades para predicar. Pero hay que recordar que, para 
los campesinos del suroeste de Alemania, un hombre de Turingia era 
efectivamente un «extranjero», con un acento muy poco local, por lo 
que Müntzer bien pudo haber sido tratado con cierta reserva. También 
pudo haber ofrecido sus habilidades como escritor para promover la 
causa del campesinado y pudo haber hecho contacto con Hubmaier 
en Waldshut. Para gran decepción de Zwinglio, Hubmaier había co-
menzado a manifestar tendencias anabaptistas en febrero de 1525; en 
su siguiente visita a Zúrich, Zwinglio lo hizo arrestar y lo obligó a re-
tractarse de sus doctrinas ofensivas sobre el bautismo y la autoridad 
mundana. Pero su retractación duró poco: Hubmaier se convirtió más 
tarde en un importante líder anabaptista en Alemania y Bohemia, hasta 
que murió quemado en 1528 por las autoridades austriacas. Resulta 
interesante que los tres documentos de los campesinos mencionados 
anteriormente se atribuyeran originalmente a Hubmaier con motivo 
de su ejecución. Era muy conveniente hacerlo así. ¿Podría haber sido la 
influencia de Müntzer en enero y febrero lo que empujó a Hubmaier 
hacia el anabaptismo? En definitiva, probablemente no: las doctrinas 
teológicas de Hubmaier se parecían muy poco a las de Müntzer, en par-
ticular en relación con la cuestión del uso de la fuerza contra los tiranos.

Una cosa que Müntzer no hizo en el suroeste de Alemania fue vivir 
ninguna de las importantes campañas militares del campesinado. La 
primera batalla de la guerra tuvo lugar el 14 de diciembre en Donaues-
chingen, al norte de Klettgau. Esta batalla se saldó con la rápida derrota 



256 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

de una tropa de campesinos inexpertos y puso fin a todas las campañas de 
la temporada. La actividad invernal se limitó a los tribunales y los par-
lamentos, ya que un bando se esforzaba por aprovechar la ausencia de 
mercenarios de la Liga Suaba, mientras que el otro lo posponía por la 
misma razón. Müntzer pudo haber contribuido a estas discusiones y 
negociaciones, y pudo haberse unido a las embajadas en las ciudades, 
buscando alianzas. A finales de diciembre y enero, los campesinos di-
vididos en diversas tropas se estaban preparando para el levantamiento 
principal de la primavera, acampados en lugares dispersos por el suroes-
te de Alemania o disueltos temporalmente. También en esos dos meses, 
los líderes campesinos buscaron el apoyo de los zwinglianos suizos, que 
les fue concedido a regañadientes. Mientras tanto, las reformas religio-
sas radicales y las protestas sociales se iban combinando y a finales de 
enero el populacho estaba en abierta revuelta. La acción real no comen-
zó, sin embargo, hasta mucho después de que Müntzer regresara a su 
casa en Turingia.

🙝

Tal vez hasta ahora no se haya formulado la pregunta correcta. No se 
trata tanto de «¿qué aportó Müntzer al levantamiento del suroeste?» 
como de «¿qué aportó el levantamiento del suroeste a Müntzer?». Vi-
viendo entre los rebeldes algunas semanas, habría adquirido una valiosa 
percepción de la mente y las motivaciones del hombre común. Fue 
un periodo completamente nuevo en su vida, una experiencia total-
mente nueva: estaba fuera de su zona de confort, que hasta entonces 
había estado definida en gran medida por los servicios religiosos, la 
predicación y el estudio en un entorno urbano; ahora estaba inmerso 
en grandes reuniones de gente del campo con poco o ningún aprendi-
zaje, que estaban comprometidos en una lucha tangible por la justicia 
social y económica. Era muy crudo, muy inmediato, y en gran medida 
esperanzador e inspirador. Habría días de gran entusiasmo y esperanza, 
pero también —inevitablemente— días de desesperación y desencanto. 
Que esta experiencia debió afectarle profundamente queda claro en los 
siguientes meses de su vida: no escribió más panfletos y, en general, 
ignoró a Lutero y Wittenberg. En su lugar, se concentró en incitar a la 



257Su venenosa semilla

gente corriente —campesinos y gente pobre de la ciudad— a la acción, 
en atacar a las autoridades seculares en cartas y sermones, y en levantar 
milicias para el derrocamiento final del Estado impío.

En su «confesión» de mayo de 1525, Müntzer declaró que «había 
hablado con los campesinos de Klettgau y Hegau, cerca de Basilea, 
preguntándoles si querían unirse a él en Mühlhausen. Dijeron que lo 
harían, siempre y cuando se les pagara».25 Existía una fuerte tradición 
entre los campesinos del sur de Alemania y Suiza de alistarse en ejércitos 
al azar para luchar en cualquier lugar de Europa como mercenarios, por 
lo que su respuesta a la invitación de Müntzer, aunque decepcionante, 
suena real. Cuando los rebeldes de Turingia se alzaron en armas en abril 
de 1525, Müntzer tomó como modelo a los rebeldes de Klettgau, pero 
con una advertencia:

Todas las tierras alemanas, francesas e italianas se levantan en armas, el 
amo tendrá su juego, los malhechores tendrán que cuidarse… los cam-
pesinos de Klettgau y Hegau en la Selva Negra se han sublevado, tres 
veces mil, y el ejército crece cada vez más. Lo único que me preocupa 
es que la gente insensata acepte algún falso tratado de paz, porque no 
pueden reconocer el daño que podría hacerse.26

(En este contexto, la afirmación sobre «tierras francesas e italianas» 
—«französisch und welsch land»— es probablemente el resultado de una 
ilusión. La sublevación se había extendido a Alsacia, ahora en Francia, 
pero en el siglo xvi territorio alemán). Al comprobar los preparativos 
del campesinado del sur de Alemania durante el invierno, Müntzer se 
dio cuenta de que el león rebelde debía extenderse a otras partes de 
Alemania, principalmente a Sajonia y Turingia. Así, a finales de enero 
o principios de febrero, regresó por su cuenta a Turingia para movilizar 
a la plebe en las batallas finales. En el camino, se dice que estuvo en 
Schweinfurt y que pasó por la ciudad de Fulda, que el 5 de febrero 
había sufrido disturbios de la plebe, por lo que los forasteros que pa-
saban por la ciudad eran mirados con gran recelo. Al parecer, Müntzer 
fue encerrado durante un par de días por las autoridades civiles. Pero, 
evidentemente, no tenían ni idea de quién era, así que se le permitió 

25 Thma, vol. 3, p. 272; Matheson, op. cit., p. 438.
26 Thma, vol. 2, pp. 410-411; Matheson, op. cit., p. 141.



258 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

seguir su camino. En Allstedt, Zeiss se enteró de este descuido fortuito, 
escribiendo que «Thomas Müntzer estaba en Fulda, y fue arrojado al 
calabozo allí, y el abad dijo que si hubiera sabido que era Müntzer, 
entonces no lo habría dejado libre».27

No es improbable que Müntzer aprovechara su viaje de regreso a 
Mühlhausen —a unos ochenta kilómetros al noreste de Fulda— para 
visitar a predicadores afines y darles noticias de los acontecimientos en 
Klettgau. Dos predicadores radicales operaban en el camino de vuelta 
o cerca de él, Melchior Rinck y Hans Sippel. Rinck se unió más tarde 
a Müntzer en la batalla de Frankenhausen; Sippel sin duda lo habría 
hecho también, de no haber sido ejecutado poco antes, por liderar el 
ejército campesino del valle de Werra.

Hacia mediados de febrero, Müntzer volvió a entrar en Mühlhau-
sen. Allí se reencontró con Pfeiffer y otros colegas del otoño anterior. 
La Ciudad Libre Imperial estaba de nuevo en manos de los radicales.

27 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bau-
ernkrieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso en Aalen, 1964), vol. 2, p. 66. 
Se ha especulado con que el breve encarcelamiento en Fulda tuvo lugar en octubre/
noviembre de 1524, antes incluso de que Müntzer llegara a Nürnberg. Véase también 
Thomas T. Müller, Thomas Müntzer im Bauernkrieg, Mühlhausen, 2016, pp. 22-24.



259

En el año 1525, cuando el campesinado de Suabia y Franconia se 
sublevó... entonces Thomas pensó que había llegado su momento; los 

Príncipes estaban aterrorizados, los nobles habían sido ahuyentados, 
y los campesinos serían los amos; y él deseaba formar parte de este 
juego y comenzar su reforma, y predicó que había llegado la hora.

Philipp Melanchthon (1525)

Heinrich Pfeiffer había regresado de Nürnberg y llegó a las puertas 
de Mühlhausen a mediados de diciembre de 1524. Había sido invi-
tado por los fieles de San Nicolás, una iglesia situada a las afueras de 
la ciudad. La mañana del 15 de diciembre se encontraba en el púlpito 
predicando. Por seguridad, el ayuntamiento cerró inmediatamente las 
puertas de la ciudad y las vigiló con artillería ligera para impedir que los 
fieles regresaran al interior de las murallas. Sin embargo, la situación no 
duró mucho y, gracias al abrumador apoyo popular, se llegó a un acuer-
do para permitir que predicadores «evangélicos» como Pfeiffer siguieran 
predicando, siempre y cuando no incitaran a nadie a la «indignación 
y el alboroto». El movimiento reformista ocupaba una posición tan 
dominante que, a finales de diciembre, se nombró una comisión para 
revisar los procedimientos de multas y castigos de la ciudad y asegurarse 
de que se ajustaban a las enseñanzas de los Evangelios. ¿Los miembros 
de esta comisión? Entre otros, los predicadores radicales Pfeiffer, Laue 
y Behme.

De este modo, pocos días después del regreso de Pfeiffer, el movi-
miento de reforma eclesiástica en Mühlhausen cobró un nuevo impulso. 

Capítulo 11

Ha llegado la hora.
La sublevación de Turingia (1525)



260 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Durante el mes de enero se retiraron retablos de iglesias y conventos, 
los dos pequeños monasterios de dominicos y franciscanos fueron sa-
queados y sus moradores expulsados. En una acción comparable a una 
quema controlada para detener un incendio forestal, el ayuntamiento 
impidió que un convento de monjas sufriera el mismo ataque, trasla-
dando los objetos de valor al ayuntamiento y prohibiendo después a las 
monjas celebrar ritos católicos a la antigua usanza. Por si fuera poco, 
un grupo de mujeres de Mühlhausen se encargó de interrumpir las 
oraciones vespertinas de un pequeño convento cercano a Salza; una de 
ellas era la esposa de Müntzer, Ottilie. El duque Georg de Sajonia se 
indignó y exigió que las mujeres fueran interrogadas y multadas; exigió, 
en particular, que se vigilara de cerca a Ottilie y, si era posible, que fuera 
arrestada y encarcelada. No se sabe con certeza si las autoridades de Sal-
za fueron capaces de cumplir alguna de las órdenes del duque; Ottilie 
parece haber escapado al castigo.1 (Las mujeres rara vez participaban en 
acciones directas como esta, pero Müntzer y Pfeiffer confiaban a menu-
do en su feroz dedicación para apoyar sus acciones. Ottilie compartía, 
evidentemente, de todo corazón las creencias de su marido, promovien-
do la causa radical de forma independiente en su ausencia).2

Al lado de ellos, los Achtmänner junto con Pfeiffer y sus partidarios 
tomaron efectivamente las riendas municipales, mientras que las auto-
ridades depuestas mantenían un perfil bajo. Zeiss informó a Spalatin, 
con cierto desdén, que «el señor-del-pueblo ha eliminado la autoridad 
del consejo, que ahora no puede hacer nada sin permiso, ni castigar, ni 
gobernar, ni escribir, ni actuar».3 Pfeiffer aprovechó esta oportunidad 
sin precedentes para recorrer los alrededores, recabando apoyos para 
un programa de expropiación eclesiástica. Monjes y clérigos se queja-
ron amargamente a las autoridades competentes, pero no se hizo nada, 
a excepción de que los príncipes de Sajonia empezaron a discutir el 

1 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, dos 
volúmenes, Leipzig 1905/1917 (reimpreso en Colonia/ Viena, 1985), vol. 1, pp. 12-13 
(en lo sucesivo citado como «abkg»).
2 Tom Scott y Robert W. Scribner, The German Peasants’ War: A History in Documents, 
Nueva York, 1991, pp. 225-226 (doc. 101).
3 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bauer-
nkrieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso Aalen, 1964), vol. 2, p. 66 (en lo 
sucesivo, citado como «agbm»).



261Ha llegado la hora

castigo a los rebeldes. El duque Georg escribió el 20 de enero que se 
debía ordenar a su campesinado que no tuviera nada que ver con Mühl-
hausen, y que patrullas armadas debían detener todo el tráfico hacia y 
desde la ciudad y, si era posible, arrestar a los líderes rebeldes. Pero los 
propios príncipes seguían inseguros: el católico Georg deseaba acabar 
con la revuelta y la reforma a la vez; el luterano duque Johann no que-
ría que su primo se entrometiera en la reforma de la Iglesia; mientras 
que Friedrich el Sabio intentaba sugerir un compromiso. En una serie 
de reuniones celebradas en Naumburg en enero y febrero, a las que 
también asistieron los dignatarios de Mühlhausen que habían sido ex-
pulsados en septiembre, los príncipes territoriales adoptaron poco más 
que planes vagos.

Müntzer regresó a la ciudad en algún momento de la segunda mitad 
de febrero de 1525. Pero mucho antes de esto, la Reforma en Mühlhau-
sen estaba efectivamente completa. A su regreso, Müntzer fue nombra-
do inmediatamente predicador en el púlpito de la Marienkirche, dando 
su primer sermón el 28 de febrero. Nominalmente, el nombramiento 
estaba en manos de la Orden de los Caballeros Teutónicos, pero como 
los caballeros no aparecían por ninguna parte, tres de los distritos más 
pobres de Mühlhausen dieron un paso al frente y votaron a favor de 
la instalación de Müntzer. Como parte del acuerdo, el consejo le pagó 
once groses cada domingo; y lo que es mucho más impresionante, él 
y su familia se trasladaron a los espaciosos locales que habían dejado 
libres los Caballeros Teutónicos. A partir de entonces se dedicó a la 
reeducación teológica de los pobres. Se contaba que Müntzer ya había 
«traducido al alemán la Misa y otros himnos», y cuando «le hacían una 
pregunta en la calle, y llevaba consigo su libro, se sentaba y enseñaba 
en público, de modo que mucha gente corría detrás de él por todas 
partes».4 El libro, sin duda, era la Biblia. Esta forma de educación ca-
llejera le vino bien a Müntzer. Estaba de nuevo en su elemento, en un 
entorno urbano, con un púlpito y con gente que quería su consejo. 
Eran tiempos extraños para su audiencia: la autoridad civil había sido 
reemplazada, los representantes de la antigua religión habían sido ex-
pulsados; era natural que hubiera esperanzas y dudas en las mentes de 

4 Reinhold Jordan (ed.), Chronik der Stadt Mühlhausen in Thüringen, Mühlhausen, 
1900, vol. 1, p. 182.



262 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

la gente común. Parecía que estaban haciendo historia y necesitaban 
garantías de que lo que hacían era correcto. Eran muy capaces de em-
prender acciones reformistas o revolucionarias por sí mismos, pero no 
podían hacerlo de forma coherente sin algún tipo de apoyo teórico. 
Müntzer proporcionó ese apoyo.

Casa de la Orden de los Caballeros Teutónicos en Mühlhausen. Después de que 
los caballeros fueran desalojados por los habitantes de la ciudad, Müntzer vivió aquí 

brevemente en 1525.
Foto de Michael Sander (CC BY-SA 3.0)

No hace falta decir que Müntzer y Pfeiffer se reunieron a la primera 
oportunidad para discutir tácticas y estrategias. Ambos eran reformis-
tas radicales; por lo que se puede determinar a partir de los registros, 
coincidían en muchas de las cuestiones básicas de fe y política. Ambos 
contaban con un amplio apoyo popular en las calles y en sus respectivas 
iglesias, y con el respaldo de los Achtmänner. Sin embargo, hay que su-
brayar de nuevo que en Mühlhausen fue Pfeiffer, y no Müntzer, el ins-
tigador de muchas de las reformas eclesiásticas hasta entonces; también 
fue uno de los principales impulsores de las reformas democráticas. Los 
acontecimientos de las semanas siguientes sugieren con bastante fuerza 
que los rebeldes de Mühlhausen emprendieron todo lo que Pfeiffer pro-
puso. Cuando se produjeron los acontecimientos iconoclastas, Pfeiffer 



263Ha llegado la hora

estuvo profundamente implicado, pero no Müntzer. Esto se desprende 
de los informes contemporáneos. Independientemente de lo que Lute-
ro pudiera haber pensado, Müntzer no era el archi-Satán gobernante de 
Mühlhausen; lo era Pfeiffer. Pero esta relación ligeramente desigual no 
parece haber perjudicado la rebelión ni molestado a Müntzer. Y así, con 
un espíritu compartido de optimismo, avanzaron a la siguiente etapa de 
sus reformas.

No fue un gran triunfo.
El 9 de marzo se convocó una reunión general de los habitantes 

de Mühlhausen. Todos los hombres capaces de portar armas debían 
reunirse en un campo a las afueras de las murallas de la ciudad para ser 
revisados e inspeccionados. Es poco probable que la iniciativa no fuera 
del consejo de la ciudad, pero Müntzer quería aprovechar la ocasión 
para animar a la gente a apuntarse a una Reforma más radical. Se reu-
nieron dos mil soldados de infantería y 130 hombres a caballo, entre los 
que había hombres de los pueblos de los alrededores y de la ciudad. El 
arsenal de armas de fuego y pequeños cañones de la ciudad fue lustrado 
y trasladado al patio de armas.

El ejercicio resultó instructivo de un modo inesperado: «Tuvieron 
que cargar sus mosquetes con papel y, de igual modo, sus cañones de 
campaña. Y el capitán, siguiendo una orden, corrió hacia los disparos, 
recibió uno justo en la nariz y quedó algo aturdido».5 Tras estos ejerci-
cios, que sin duda causaron gran diversión, Müntzer decidió que había 
llegado el momento de pronunciar un discurso contra los que se burla-
ban de las autoridades. Montó en un caballo de uno de los Achtmänner 
y convocó a la milicia reunida a su alrededor. Una vez más predijo la 
caída de los príncipes. Y luego pidió a los reunidos que juraran «per-
manecer con la palabra de Dios, y morir por ella... Quien no quiera 
hacerlo, que abandone esta alianza». En ese momento, presagiando 
acontecimientos futuros y expresando la limitada visión de la gente 
común de Mühlhausen, el capitán —todavía frotándose la nariz— se 
levantó y respondió:

«Queridos ciudadanos, creo que no hay aquí ningún hombre tan ig-
norante como para no atenerse a la palabra de Dios, y por eso no es 

5 abkg, vol. 2, p. 80.



264 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

necesario prestar juramento». Entonces el de Allstedt [Müntzer] dijo 
que era necesario y apropiado. El capitán dijo entonces: «Queridos ciu-
dadanos, ¿no habéis hecho ya suficientes juramentos, suficientes para 
llenar una cesta y colgárosla del cuello?»... Así que la multitud no quiso 
jurar y volvió a la ciudad quejándose.6

Una vez de vuelta en la ciudad, la milicia consumió varias docenas 
de barriles de cerveza; a continuación, una banda festiva de alborota-
dores se dirigió a destrozar ese mismo convento que el ayuntamien-
to se había esmerado recientemente en proteger. Los sucesos de aquel 
día ilustraron lo inadecuado de los preparativos para cualquier tipo de 
sublevación o defensa militar, pero también demostraron el «sentido 
común» parroquial de los insurgentes, que impidió a Müntzer asumir 
el liderazgo general. Los habitantes de Mühlhausen estaban bastante 
contentos de destruir los edificios y los iconos de la antigua religión, y 
encantados de aceptar la nueva religión reformada; pero aún no estaban 
preparados para tomarse en serio la visión apocalíptica de Müntzer, o 
incluso la probabilidad más mundana de represalias armadas por parte 
de las casas gobernantes de Sajonia.

A pesar de estos contratiempos, Müntzer y Pfeiffer siguieron cola-
borando en la campaña por un nuevo ayuntamiento. Tras varios días 
de infructuosas negociaciones entre el consejo, los Achtmänner y 
los dos predicadores, el 16 de marzo se celebró una asamblea en la 
Marienkirche. Allí, Pfeiffer anunció desde el púlpito que el consejo 
había acordado dimitir. El alcalde protestó diciendo que no estaban 
de acuerdo en absoluto, pero que si el pueblo quería nuevas eleccio-
nes, podían celebrarse. Se procedió a una votación en la asamblea: 660 
votaron a favor de un nuevo consejo, 204 en contra. Al día siguiente, 
se constituyó el nuevo «Consejo Eterno» (Ewiger Rat), un grupo de 
dieciséis ciudadanos elegidos y revocables en cualquier momento por 
los ciudadanos de la ciudad. El Consejo era «eterno» solo en la medida 
en que, según el tercero de los Artículos de Mühlhausen de septiembre 
de 1524, no tenía un mandato fijo. Sus miembros podían desempeñar 
el cargo de por vida, a menos que delinquieran por corrupción o des-
honra. En cuanto a su composición, a pesar de los acontecimientos que 
lo llevaron al poder, no era precisamente un nido de revolucionarios ni 

6 abkg, vol. 2, p. 81.



265Ha llegado la hora

una especie de soviet primitivo: había artesanos, intelectuales y tres de 
los Achtmänner más ricos; su miembro más rico pagaba 351 marcos de 
impuestos, mientras que el más pobre solo pagaba tres. Era un comité 
de compromiso político: aunque los demócratas menos radicales esta-
ban fuertemente representados, ninguno de ellos se atrevía a defender 
públicamente una política contraria a Müntzer o Pfeiffer. De hecho, la 
mayoría los apoyaba abierta o tácitamente. (También se estableció un 
«Consejo Eterno» en la ciudad de Erfurt después de que esta depusiera 
a su propio ayuntamiento en abril de 1525; de forma decepcionante, 
los miembros del «Eterno» estaban compuestos en su totalidad por los 
concejales del ayuntamiento depuesto). 7

El mero hecho de elegir un nuevo consejo elevó los asuntos a un ni-
vel político diferente. Como dijo el respetable magistrado de Mühlhau-
sen, con un entusiasmo impropio: «[Dios] ha derribado a los poderosos 
de sus tronos y ha levantado a los humildes; ¡qué maravilloso es Dios!».8 
Tras el nombramiento del nuevo consejo, se celebró una misa alema-
na en las dos iglesias bajo predicadores radicales. La tarea del nuevo 
consejo era completar la redistribución de los bienes de la Iglesia y re-
formar los asuntos municipales siguiendo las líneas de los Artículos de 
septiembre. Y lo hizo con admirable eficacia. En Mühlhausen la Iglesia 
católica fue clausurada en términos financieros, al tiempo que se expro-
pió en beneficio de la comunidad una granja de ovejas perteneciente a 
la Orden Teutónica. Por aquel entonces, un exasperado duque Georg 
decidió que dejaría de actuar como «protector» de la ciudad —algo que 
los príncipes sajones llevaban haciendo extraoficialmente desde hacía 
algunas décadas— e intentó animar a los príncipes luteranos de Sajonia 
a hacer lo mismo.9

El Consejo Eterno no debe confundirse con una organización crea-
da por el propio Müntzer, la «Liga Eterna de Dios». Se discute si esta 
organización más revolucionaria se creó en septiembre de 1524 o en 
marzo de 1525. Hay argumentos válidos para ambas fechas. En cual-
quier caso, la formación de la Liga representó un esfuerzo consciente 

7 Scott y Scribner, Documents..., p. 42.
8 El magistrado de la ciudad, Dr. Johann von Othera, citado en agbm, vol. 2, p. 834. 
La cita es de Lucas 1:52.
9 agbm, vol. 2, p. 73.



266 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

por llevar las reformas eclesiásticas en una dirección radicalmente nue-
va. Lo que sabemos de la organización procede en su mayor parte de 
rumores: no se conservan los «artículos» ni un programa, y solo dos ele-
mentos señalan su existencia. El primero es un registro de 219 miem-
bros, con una estructura militar complementaria, pero los miembros 
no se corresponden con la estructura, por lo que no está claro quién 
hacía qué. El único nombre asignado a un puesto es el de Pfeiffer, como 
capellán, y la lista ni siquiera incluye el nombre de Müntzer. Pero que 
Müntzer estaba muy implicado en este organismo queda claro por su 
actuación a mediados de abril, cuando dispuso la creación de una enor-
me bandera que iba a ser el estandarte de la Liga. Se había persuadido 
al Consejo Eterno de que pusiera los fondos para adquirir la tela, y 
uno de los consejeros, que era sastre, cosió la bandera. Creó un espec-
tacular accesorio de agitación: medía «30 ells» de largo —unos trece 
metros— y era de seda blanca. Sobre ella estaba pintado un enorme 
arco iris, bajo el cual se leían las palabras «verbum Domini maneat in 
eternum» («que la palabra de Dios perdure para siempre») y «una rima 
que decía que esta era la bandera de la Liga Eterna de Dios, y que todos 
los que quisieran apoyar a la Liga debían reunirse bajo ella». (El registro 
de miembros también estaba encabezado con las palabras «Por la Liga 
Eterna de Dios» y «Para que la palabra de Dios perdure para siempre»). 
La bandera se colocó inicialmente junto al púlpito de Müntzer en la 
Marienkirche, como recordatorio visual permanente a los habitantes 
de Mühlhausen de que, aunque ya se habían producido cambios, no se 
habían olvidado las aspiraciones más elevadas. No se sabe con certeza si 
esta impresionante bandera fue llevada en todas las siguientes salidas al 
campo, pero acompañó a un contingente de hombres a Frankenhausen 
a mediados de mayo.

Mientras todo esto sucedía, la correspondencia de Müntzer con el 
mundo exterior comenzó a fluir de nuevo. Dos cartas en particular des-
tacan en el mes de marzo. Una de ellas procedía de un pastor humanista 
pasado al luteranismo llamado Georg Witzel, residente en un pueblo 
cercano a Eisenach; la carta reprendía a Müntzer por agitar al hombre 
común y le instaba a «calmarse». Su tono pomposo recuerda al de algún 
clérigo de pueblo de la época victoriana reprendiendo a un maestro de 
escuela que ha mostrado tendencias liberales. «Arrepiéntete», le instó 



267Ha llegado la hora

el pastor, «sométete para que puedas salvarte».10 No hay constancia de 
que Müntzer se molestara en responder a Witzel (que en la década 
de 1530 había vuelto al redil de la Iglesia católica). Más pertinente aún, 
Müntzer escribió a sus antiguos feligreses en Allstedt, advirtiéndoles contra 
la reincidencia y advirtiéndoles que cualquier intento de depositar su 
confianza en los luteranos probablemente no les haría ningún bien. No 
está claro qué provocó esta carta, pero parece que al sucesor de Müntzer 
en Allstedt —el predicador designado por Lutero, Jodokus Kern— se le 
había permitido desmantelar muchas de las reformas del propio Müntzer. 
Müntzer se refiere a Kern como «el mensajero del diablo» y —en una 
irónica referencia al caballo de Lutero— un representante de «los falsos 
profetas».11 Müntzer también podría haber estado reprendiendo táci-
tamente a su amigo Hans Zeiss quien, en febrero, había recomendado 
que los caminos a Mühlhausen fueran bloqueados para evitar que todo 
tipo de bribones se dirigieran en esa dirección.12

Que Lutero no se había olvidado de Müntzer se hizo evidente con 
la llegada a Mühlhausen, el 24 de abril, de un «campesino», un hombre 
claramente enviado desde Wittenberg con la esperanza de desenmas-
carar a Müntzer como falso profeta y usurpador de la confianza de la 
gente común. Müntzer y Pfeiffer acordaron una disputa pública con 
este emisario sobre la cuestión de si los Elegidos estaban realmente po-
seídos por el Espíritu Santo. El debate duró unas cuatro horas e incluyó 
una acalorada controversia ante un público dividido. Se informó de que 
nuestro luterano estaba en peligro físico perpetuo por los exuberantes 
partidarios de Müntzer. No consta el resultado de la disputa, por lo que 
se supone que el «campesino» abandonó Mühlhausen como muestra de 
rotundo rechazo.

En el suroeste de Alemania, los principales acontecimientos de 
la Guerra de los Campesinos comenzaron en marzo. En el centro de 
Alemania, comenzaron seriamente a mediados de abril, posiblemente 
como consecuencia directa de las noticias del suroeste. El 18 de abril 

10 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como 
«Thma»; véase Bibliografía para más detalles), vol. 2, pp. 391-397; Peter Matheson 
(trad y ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, 
citado como «Matheson»), pp. 138-139.
11 Thma, vol. 2, p. 389; Matheson, op. cit., pp. 136-137.
12 agbm, vol. 2, p. 67.



268 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

de 1525, los campesinos comenzaron a reunirse en los alrededores de 
Vacha, en el valle del Werra. Ya habíamos visto antes este lugar como 
el hogar del colega de Müntzer, el predicador Hans Sippel. Sippel fue 
elegido líder de un ejército de campesinos y lugareños que crecía rápi-
damente y que en pocos días había arrasado la campiña al este y al norte 
del Werra. Ocuparon y saquearon monasterios, obligaron a los nobles 
locales a someterse a su autoridad y adoptaron los «Doce Artículos» de 
Memmingen. El 23 de abril, los rebeldes, que ya contaban con unos 
8.000 hombres, habían capturado la ciudad de Salzungen; cuatro días 
más tarde tomaron la ciudad de Schmalkalden, ambas localidades prós-
peras y de gran tamaño. Más tarde, durante un debate democrático so-
bre qué hacer a continuación (una característica fundamental de todos 
los ejércitos campesinos de 1525), algunos aconsejaron volver al norte 
para enlazar con las fuerzas de Mühlhausen. Pero la mayoría votó a 
favor de continuar hacia el sur para saquear y destruir más castillos. Un 
par de días más tarde, el ejército de Werra se dividió: un grupo regresó 
a sus hogares y el otro decidió, tardíamente, dirigirse hacia el norte, a 
la ciudad de Eisenach. Dirigirse a Eisenach resultó ser un error fatal.

Siguiendo el ejemplo de los campesinos de Werra, los habitantes de 
Salza se sublevaron el 25 de abril. Lo hicieron en defensa de un pre-
dicador reformado que, según decían, estaba a punto de ser expulsado 
por las autoridades de la ciudad, más concretamente por el adminis-
trador local del duque Georg, un hombre llamado Hans Sittich von 
Berlepsch. Pocas horas después de la amenaza, los ciudadanos ocuparon 
el ayuntamiento y las puertas de la ciudad, asediaron a Berlepsch en 
su residencia, desarmaron a la milicia de la ciudad y comenzaron a sa-
quear los monasterios y conventos, cuyos residentes fueron, siguiendo 
la moda contemporánea, expulsados de la ciudad. Al día siguiente, los 
insurrectos obligaron a doce de sus propios hombres a formar parte del 
consejo municipal ampliado y presentaron al nuevo consejo una lista 
de reivindicaciones, que fueron debidamente aceptadas. Hay pruebas 
fehacientes de que los habitantes de Salza habían consultado la Carta de 
los Artículos y los Doce Artículos de Memmingen en busca de orien-
tación —estos últimos se habían impreso recientemente en Erfurt—.13 

13 Véase Thma, vol. 2, pp. 418-421.



269Ha llegado la hora

No contentos con todo esto, algunos de ellos tomaron la precaución de 
escribir a Mühlhausen, solicitando apoyo.

Poco necesitaba la comunidad de Mühlhausen que le animasen. Na-
die había olvidado que sus dos exalcaldes, junto con la insignia y el ca-
ballo de la ciudad, seguían escondidos en Salza. Era la oportunidad de 
enmendar algunos errores históricos. La carta de Salza llegó alrededor 
de la medianoche del 26 de abril y a la mañana siguiente se envió un 
contingente de tropa hacia el sur, muchos de los cuales ya estaban equi-
pados para otra reunión de la milicia, programada para ese día. Müntzer 
no les acompañó; Pfeiffer dirigió a unos 300 hombres de Mühlhausen, 
reforzados inmediatamente por unos 200 campesinos, con la bandera 
arco iris en primer plano. (Significativamente, el Consejo Eterno hizo 
todo lo posible por impedir la expedición.) Sin embargo, cuando lle-
garon a Salza, las cosas se habían calmado. Berlepsch seguía asediado 
en su casa, y la gente del pueblo tenía un firme control de los procesos 
democráticos y —lo que era más importante— de la milicia. Inclu-
so habían encontrado tiempo para escribir una carta de seguimiento a 
Mühlhausen, explicándole que ya no necesitaban su ayuda.14 Cuando 
Pfeiffer y sus tropas se presentaron a las puertas, el pueblo les dio las 
gracias amablemente con dos barriles de cerveza (un total de 800 litros, 
probablemente robados del monasterio local) con el fin de refrescarles, 
luego les despidió cortésmente. La cerveza se consumió ese mismo día 
durante un picnic en el campo. Mientras tanto, los concejales de Salza 
aprovecharon la proximidad del contingente de Mühlhausen para im-
pulsar las últimas reformas religiosas y cívicas. Una simbiosis perfecta.

El hombre del duque Georg, Hans Erich Sittich von Berlepsch, no 
era nada querido en Salza. Desde los primeros atisbos de reforma re-
ligiosa, había vigilado de cerca a los disidentes contrarios a la Iglesia, 
y estaba especialmente atento a los acontecimientos en Allstedt. Más 
recientemente, había exigido que ocho carros cargados de luteranos lo-
cales fueran llevados a Dresde para ser juzgados en los tribunales del 
duque Georg.15 Pero ahora él mismo estaba prisionero en Salza desde 
hacía varios días. El último día de abril llegó una carta de Müntzer en 
la que pedía a los ciudadanos que lo ejecutaran: Müntzer se mostraba 

14 Thma, vol. 2, p. 403; Matheson, op. cit., p. 140.
15 agbm, vol. 2, p. 920.



270 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

muy reacio a cualquier tipo de clemencia en este caso.16 Berlepsch per-
tenecía a un clan de funcionarios de la corte; un primo suyo —también 
llamado confusamente Hans von Berlepsch— fue consejero de Frie-
drich el Sabio y, como castellano de Wartburg, contribuyó allí a escon-
der a Lutero en 1521. (Este otro Berlepsch poseía una hermosa casa de 
campo en Seebach, a las afueras de Mühlhausen, que fue saqueada el 30 
de abril, bien por sus propios súbditos feudales o por un grupo de apro-
visionamiento de la fuerza expedicionaria de Pfeiffer. En el transcurso 
del mismo, se liberó un número considerable de caballos, de cabezas de 
vacuno, cerdos y ovejas, por no mencionar grandes cantidades de cer-
veza y vino. Berlepsch estaba casado con la hermana de otro señor local, 
Apel von Ebeleben, cuyo castillo corrió la misma suerte un par de días 
después. Más tarde, el 20 de mayo, Berlepsch emprendió una malogra-
da expedición para recuperar su ganado, asaltando los campos de los 
alrededores de Mühlhausen, pero fue sorprendido en el acto, arrestado 
por los vigilantes del pueblo y encarcelado durante tres días).17

De los 500 hombres que marcharon en socorro de Salza, la mayoría 
regresó entonces a Mühlhausen para seguir con sus vidas o prepararse 
para la próxima agitación. El resto, unos cien en total, se dirigieron a la 
abadía de Volkenroda, al este de Mühlhausen, para saquear sus rique-
zas. En poco tiempo, destruyeron la biblioteca de la abadía, quemaron 
muebles e iconos, saquearon el granero, vaciaron el estanque de peces, 
expropiaron 2.000 ovejas y, lo que fue más bienvenido, vaciaron las 
bodegas de vino y cerveza. El alcohol se consumió durante los dos días 
siguientes, compartido con los refuerzos de su ciudad natal, que habían 
llegado un poco más tarde con Müntzer. Müntzer no había estado ocio-
so en estos días. Después de que una pequeña delegación del ejército de 
Werra se presentara en Mühlhausen, Müntzer decidió que era hora de 
empezar a reunir a sus partidarios. El 26 o 27 de abril, escribió una vez 
más a los habitantes de Allstedt, instándoles a levantar cabeza y unirse 
a la lucha. La carta es uno de sus escritos más famosos.

Que el puro temor de Dios esté con vosotros, queridos hermanos. 
¿Cuánto tiempo más os dormiréis, cuánto tiempo más os resistiréis a la 

16 Thma, vol. 2, p. 430; Matheson, op. cit., pp. 144-145.
17 Para más detalles sobre esto, véase Thomas T. Müller, Mörder ohne Opfer: Die Reichs-
stadt Mühlhausen und der Bauernkrieg in Thüringen, Petersberg, 2021, pp. 407-414.



271Ha llegado la hora

voluntad de Dios porque pensáis que os ha abandonado?... Dejad de 
adular a esos fantasiosos pervertidos, a esos impíos malhechores, sino 
más bien comenzad ahora y luchad la lucha del Señor. Ya es hora... Los 
campesinos de Klettgau y Hegau en la Selva Negra se han levantado, 
tres veces mil y el ejército crece cada vez más... Incluso si solo sois tres 
los que estáis tranquilos en Dios y solo buscáis su nombre y honor, no 
temeréis a cien mil. Así que: ¡adelante, adelante, adelante! Ya es hora, 
los malhechores corren asustados como perros... ¡Vamos, vamos, ade-
lante, porque el fuego está caliente! No dejes que tu espada se enfríe, 
¡no dejes que cuelgue suelta en tus manos! Golpea con fuerza el yunque 
de Nimrod; ¡derriba sus torres! Mientras vivan, no es posible quitar-
se de encima el temor del Hombre. No se te puede hablar de Dios 
mientras ellos te gobiernen. Adelante, mientras haya luz del día. Dios 
marcha delante de ti, así que síguelo, síguelo. Dios... te fortalecerá en 
la verdadera creencia sin el miedo al Hombre. Amén.

Thomas Müntzer, un siervo de Dios contra los sin Dios.18

(«Tres veces mil» subestima enormemente el tamaño de los ejércitos 
campesinos). El panfleto de Lutero La terrible historia y el juicio de 
Dios sobre Thomas Müntzer, de mayo de 1525, reproduce esta carta 
de Müntzer. Esta frase sobre el número de campesinos en armas se 
multiplicó —con mayor precisión— a «tres veces cien mil», presumi-
blemente para asustar a sus lectores).19

El mensaje de la carta de Müntzer era sencillo: la insurrección era un 
acto de Dios contra los tiranos impíos, y su fuerza motriz era el puro te-
mor a Dios, con exclusión de cualquier otra consideración. Tras la vic-
toria militar, los Elegidos podrían difundir la palabra de Dios. Müntzer 
proclamó la necesidad de la intervención humana en nombre de Dios: 
el Apocalipsis que estaba a punto de aplastar a los tiranos exigía que la 
gente común hiciera preparativos.

La carta de Müntzer a Allstedt también se conoce comúnmente 
como la «Carta a los mineros», ya que pidió a los habitantes de Allstedt 
que «hicieran llegar esta carta a los mineros». La metáfora del martilleo 
en el yunque fue probablemente elegida deliberadamente para atraer a 
los mineros y herreros de Turingia.

18 Thma, vol. 2, p. 410; Matheson, op. cit., pp. 140-142.
19 Véase Martín Lutero, Ein schrecklicke Geschichte (1525), en Martín Lutero, Gesam-
melte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo sucesivo, citado «wa»), vol. 18, pp. 362-374.



272 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Para Müntzer, los mineros constituían una fuerza material muy impor-
tante a la hora de ayudar en la destrucción de los impíos. Recordaba 
cómo habían acudido en masa a verlo en Allstedt y habían sido funda-
mentales en la defensa de sus reformas, y ahora esperaba incluirlos en 
sus planes militares. Como no podía contactar directamente con ellos, 
pidió a sus partidarios de Allstedt que les transmitieran el mensaje. 
No solo los mineros de Eisleben y las tierras de Mansfeld amenazaban 
ahora con la insurrección, sino también los de Stolberg y la región sur 
del Harz. Los habitantes de Allstedt parecen haber respondido positi-
vamente: Zeiss tuvo que avisar a Friedrich el Sabio el 3 de mayo de que 
«todos nuestros ciudadanos [es decir, los que llevaban armas], excepto 
diez o doce, se han ido a Mühlhausen para unirse a Müntzer».20

En esta misma carta a Allstedt, Müntzer también menciona que «mi 
impresor llegará en los próximos días». Quién era ese impresor y qué 
iba a hacer en Mühlhausen es un misterio. Podría tratarse de Widemar, 
que había trabajado para él en la época de Allstedt. Sea quien fuere, 
parece que se instaló, junto con su familia y su imprenta, en la casa 
de Müntzer en Mühlhausen; y consiguió abandonar la ciudad (aban-
donando su equipo) antes de que fuera capturada por los príncipes en 
mayo. Sin embargo, que sepamos, nunca llegó a imprimir nada. Tal 
vez Müntzer tenía planes para publicar más panfletos una vez superada 
la crisis inmediata; de ser así, el empleo de un impresor indicaba que 
confiaba en el éxito.21

En abril, el levantamiento del sur de Alemania estaba muy avanzado. 
Toda Suabia y la Selva Negra se agitaban. En Franconia, directamente 
al sur de Turingia, un ejército campesino de 19.000 hombres, en parte 
bajo el liderazgo de dos caballeros imperiales —el radical Florian Geyer 
y el mercenario Götz von Berlichingen— se había establecido en torno 
a Rothenburg y había capturado varias ciudades en los valles del Main 
y del Tauber. En el apogeo de su poder, este ejército de insurgentes echó 
de su residencia al obispo de Würzburg a principios de mayo, y tres 
días después eran dueños de la ciudad. Naturalmente, estos tremendos 
sucesos encontraron eco en Turingia y afectaron a las tácticas del mo-
vimiento radical de la región. Las ciudades de Fulda, Erfurt, Allstedt 

20 agbm, vol. 2, p. 178 y p. 181.
21 Véase Thma, vol. 2, p. 414, nota 33; y agbm, vol. 2, p. 758.



273Ha llegado la hora

y Sangerhausen, así como los alrededores de Eisenach y Halle, más al 
sur, ya habían sido escenario de disturbios esporádicos en 1524 y antes. 
Ahora, en abril, los ciudadanos de Erfurt exigían reformas económicas 
y democráticas, y los de Fulda se habían unido a su campesinado de-
pendiente con una tropa de unos 10.000 hombres, bajo el liderazgo del 
predicador radical Hans Dahlkopf. Una de las ventajas de los rebeldes 
centroalemanes era que de los Doce Artículos de Memmingen ya se 
habían impreso cientos de ejemplares y circulaban ampliamente por la 
región: con una plantilla así, no tenían necesidad de pensar demasiado 
en sus propias exigencias.

Naturalmente, las autoridades sajonas se preocuparon de que el in-
cendio no se propagara a su territorio. Pero el duque albertino Georg 
y los príncipes ernestinos Friedrich y Johann no lograron ponerse de 
acuerdo sobre quién tendría el privilegio —y en alianza con quién— de 
sofocar los disturbios en Turingia: las estructuras políticas y religiosas 
estaban tan estrechamente entrelazadas que ninguna de las partes prin-
cipescas confiaba a la otra el control de la represión. A Friedrich el 
Sabio, en particular, le ponía nervioso permitir que su primo católico 
Georg tomara medidas contra las ciudades rebeldes, no fuera a ser que 
eso pusiera en peligro las reformas religiosas que el propio Friedrich 
había defendido. Para los ernestinos, la tarea resultaba doblemente difí-
cil debido a una momentánea parálisis política: Friedrich (ciertamente 
en su lecho de muerte, cuando uno imagina que se sentía deprimido) 
escribió a Johann el 14 de abril que «si Dios lo ordena, entonces así sea, 
que el hombre común gobierne», mientras que el propio Johann había 
declarado que «Dios me hizo príncipe para que pueda cabalgar muchos 
caballos; si Él no quiere sostenerme, entonces con gusto cabalgaré con 
cuatro, o incluso con dos; si Él quiere protegerme, entonces nadie po-
drá dominarme; si no, puedo entonces ser un plebeyo».22 Mientras los 
príncipes se sintieron inseguros del resultado de la sublevación, estuvie-
ron dispuestos a transigir; solo a finales de abril, cuando se supo que un 
ejército al mando de Philipp de Hesse estaba en camino para aplastar la 
rebelión, salieron de su letargo.

22 Karl Förstemann, «Urkunden zur Geschichte Thomas Müntzers und des Bauer-
nkrieges in Thüringen 1523 bis 1525» en Neues Urkundenbuch zur Geschichte der evan-
gelischen Kirchenreformation, vol. 1, Hamburgo, 1842, p. 252; Carl Hinrichs, Luther 
und Müntzer, Berlín (Este), 1962, p. 84.



274 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

La situación en Turingia presentaba algunas peculiaridades. En primer 
lugar, Sajonia y Turingia eran con mucho las zonas más ricas de Alema-
nia, debido a las rutas comerciales entrecruzadas y al avanzado desarro-
llo de las minas de plata y cobre; además, la zona contaba con un cam-
pesinado bastante acomodado y un número considerable de mineros y 
otros elementos embrionarios de un nuevo proletariado. En segundo 
lugar, debido en parte a esta avanzada composición social, el movi-
miento reformista fue mayoritariamente urbano y la posterior insurrec-
ción vino alimentada y dirigida por la gente del pueblo y no por el cam-
pesinado. En tercer lugar, en tanto el movimiento reformista luterano 
se desarrolló inicialmente en Sajonia, el conflicto entre los partidos 
religiosos opuestos fue aquí más agudo. En cuarto lugar, Turingia aún 
estaba dividida en numerosos pequeños estados y condados, y la ten-
dencia a la centralización territorial bajo los grandes príncipes aún no se 
había consolidado; por eso, la región representaba uno de los objetivos 
políticos más vulnerables para los insurgentes. El clásico ciclo de revuel-
ta urbana, instalación de predicadores reformados y derrocamiento de 
concejos —ejemplificado por Mühlhausen— se reprodujo en Fulda, 
Eisenach, Erfurt y otros lugares. En los acontecimientos de Turingia 
desempeñaron un papel importante los ciudadanos, sobre todo los de 
clase baja. El 1 de mayo de 1525, Zeiss escribió que «el pueblo está 
dispuesto a rebelarse... El doctor Lutero se encuentra en las tierras de 
Mansfeld, pero no puede impedir allí tal rebelión y disturbios... Y se es-
tán reuniendo desde Sangerhausen y desde las tierras del duque Georg. 
No sé qué sucederá».23 De hecho, el doctor Lutero había comenzado 
su gira por esa zona a mediados de abril, en compañía de Melanchthon 
y Johann Agricola, aparentemente para supervisar el establecimiento 
de una escuela patrocinada por el conde Albrecht de Mansfeld, pero 
sus intervenciones en ciudades como Eisleben y Nordhausen demos-
traron que un segundo propósito era sofocar las llamas de la rebelión. 
En cualquier caso, el populacho rebelde no le dejó ninguna duda sobre 
su impopularidad, manifestándose en su contra e interrumpiendo sus 
sermones hasta que se retiró en desorden a Weimar. En cuanto a los ha-
bitantes de Allstedt, el duque Johann se vio obligado a dictar una orden 
prohibiéndoles unirse a la «Liga Eterna» de Mühlhausen. Y por fin, el 

23 agbm, vol. 2, p. 163.



275Ha llegado la hora

28 de abril, el duque Georg, presintiendo que la situación se le iba de 
las manos, instó a toda la nobleza de Sajonia y Turingia a prepararse 
para el conflicto.24 

🙝

Ese mismo día, las tropas al mando de Pfeiffer y otra milicia liderada 
por Müntzer se reunieron en el pueblo de Görmar, a solo una milla de 
Mühlhausen. El lugar fue elegido probablemente porque grupos dispa-
res de rebeldes habían acudido en masa a Mühlhausen desde todos los 
rincones de Turingia, y el ayuntamiento estaba ansioso por mantener 
a esa gente bulliciosa fuera de los muros de la ciudad. Görmar era un 
lugar menos alarmante para ellos. Fue aquí donde se urdieron varios 
planes para emular las poderosas hazañas de los campesinos de Fran-
conia y Suabia. Mientras se discutía, un grupo partió hacia el este para 
saquear un convento y un castillo en Schlotheim, antes de regresar al 
campamento principal, donde se reabastecieron de provisiones. (El se-
ñor del castillo presentó más tarde una reclamación muy detallada por 
daños y perjuicios, en la que enumeraba desde tejas, ventanas y puertas, 
pasando por documentos legales, pescado y ganado, hasta las medias y 
camisas de su criado).25 El 29 de abril llegó una carta de Frankenhau-
sen, a unos cincuenta kilómetros al noreste, en la que se pedía el envío 
inmediato de 200 hombres para apoyar el levantamiento de la ciudad. 
Müntzer respondió, en nombre de «los cristianos reunidos en el campo 
de Mühlhausen», ofreciendo enviar no solo 200, sino toda su fuerza, 
todos de los que pudiera prescindir.26 Y con eso, los rebeldes reunidos 
partieron hacia Ebeleben, a donde llegaron esa misma tarde.27

Aquí encontraron tiempo para saquear otro par de castillos y obli-
gar a prestar servicio a al menos tres caballeros menores, junto con sus 
armas y habilidades militares. Este reclutamiento se hizo con cierto cui-
dado; uno de los caballeros fue interrogado sobre cómo había tratado 

24 agbm, vol. 2, p. 136.
25 Véase Müller, Mörder..., pp. 383-384.
26 Thma, vol. 2, p. 426; Matheson, op. cit., pp. 143-144.
27 Para más detalles sobre toda esta expedición, véase Müller, Mörder..., pp. 415-547.



276 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

a sus vasallos y no se le permitió abandonar la reunión hasta que se 
comprobó que nadie tenía ningún agravio contra él. A todos los caba-
lleros se les hizo jurar que permitirían la predicación evangélica, que 
aligerarían la carga de sus campesinos y que abandonarían sus títulos 
mundanos. Todos aceptaron de buen grado estas condiciones, aunque 
al parecer no tenían muchas opciones.28

Justo después de Ebeleben, el plan acordado cambió bruscamente. 
Müntzer tenía en mente continuar hasta Frankenhausen y, de camino, 
asediar y neutralizar el castillo de Heldrungen. Este castillo era propie-
dad de su viejo enemigo, el conde Ernst de Mansfeld; como no estaba 
lejos de Frankenhausen, era una fortaleza desde la que se podía atacar 
fácilmente a la población de esa ciudad; su captura sería, por tanto, una 
forma segura de adelantarse a esa posibilidad. Sin embargo, la milicia de 
Mühlhausen ya había reunido más reclutas, en su mayoría campesinos 
de la llanura de Eichsfeld, situada al norte y al oeste de Mühlhausen. 
Pfeiffer había estado en estrecho contacto con estos campesinos a lo 
largo de los años y era receptivo a sus súplicas de ajustar cuentas con los 
señores de los castillos y los monasterios de la zona. Además, muchos 
de los rebeldes del ejército se habrían sentido más cómodos permane-
ciendo cerca de casa, en lugar de aventurarse en territorio desconocido. 
Así que se decidió «en el anillo» (la reunión establecida por los ejércitos 
de campesinos y mercenarios, en la que se podían hacer discursos y 
tomar decisiones) que, en lugar de continuar hacia el noreste, la tropa 
debía cortar hacia el noroeste a través del Eichsfeld en dirección a la 
ciudad de Heiligenstadt. Sin embargo, las tropas seguían dudando de 
su capacidad militar. ¿Serían capaces de capturar todos los castillos que 
se interponían en su camino? Al parecer, Pfeiffer despachó estas dudas 
con una broma, afirmando que, a excepción de un impresionante cas-
tillo fortificado situado más allá de Heiligenstadt, podía tomar todos 
los demás «disparándoles quesos blandos»; sonaba bien, pero no consta 
lo que los soldados más experimentados de la tropa pensaban acerca de 
esta innovación militar.29 

Cabe preguntarse con razón: ¿reflejaba este cambio de planes dife-
rencias significativas de estrategia entre Pfeiffer y Müntzer? No es realista 

28 Scott y Scribner, Documents..., pp. 200-201 (doc. 85).
29 Scott y Scribner, Documents..., p. 147 (doc. 46b).



277Ha llegado la hora

suponer que ambos predicadores coincidieran siempre. Pfeiffer era, en 
todo caso, más pragmático que Müntzer, aun cuando tuviera opinio-
nes similares sobre la necesidad de derribar el orden social y defender la 
predicación de la religión reformada. Era un hombre del lugar y tenía 
estrechos contactos tanto dentro como fuera de Mühlhausen. Müntzer 
era un predicador recién llegado, si bien se podía demostrar el respeto 
que generaba en toda Alemania central. Sin duda, confiaban el uno en 
el otro y parecían trabajar en tándem. Incluso cuando se tomó la deci-
sión de dirigirse a Heiligenstadt en lugar de Heldrungen, Müntzer acep-
tó —después de todo, podría haber continuado hacia el noreste con un 
pequeño grupo de hombres—. La pregunta también podía plantearse 
de otro modo: ¿qué otra cosa podrían haber hecho Pfeiffer y Müntzer? 
Aunque su pequeño ejército era bastante impresionante, no podían estar 
seguros de que, a cierta distancia de su lugar de origen, conseguirían en-
lazar con otros pequeños ejércitos y enfrentarse en una batalla campal a 
los príncipes territoriales con sus soldados profesionales. Hay además una 
consideración subsidiaria: aunque los dos hombres ejercían el liderazgo 
político, no necesariamente ejercían el mando militar. De hecho, Zeiss 
consideraba a Müntzer simplemente como el capellán del ejército.30 Esta 
opinión debe tomarse con cautela, ya que era evidentemente más que un 
simple consejero espiritual, pero la opinión de Zeiss al menos ilumina al-
gunos de los problemas a los que se enfrentaban Müntzer —y Pfeiffer— 
al intentar dirigir a un cuerpo de hombres armados, entusiastas, si bien 
indisciplinados, hacia un objetivo estratégico.

Con o sin el queso blando, el ejército de Mühlhausen-Eichsfeld hizo 
un trabajo decente en su expedición a través de este terreno. Salieron de 
Ebeleben el primer día de mayo y llegaron a la ciudad de Heiligenstadt 
a última hora de la tarde del día siguiente. Por el camino consiguieron 
saquear y quemar algunas instituciones religiosas y castillos. También 
consiguieron —como Müntzer informó alegremente en una carta al 
conde Günther de Schwarzburg— persuadir a otros cuatro caballeros 
para que se unieran a la Liga, permitiéndoles «su libertad cristiana» 
siempre que no «obstaculizaran la justicia de Dios y no persiguieran 
a ningún predicador».31 (El propio Günther se había visto obligado a 

30 agbm, vol. 2, p. 203.
31 Thma, vol. 2, p. 432; Matheson, op. cit., pp. 145-146.



278 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

unirse a los rebeldes a finales de abril). La neutralización de estos indi-
viduos obligó a otros caballeros a pensárselo dos veces antes de tomar 
las armas contra semejante hueste. La marcha de los rebeldes a través 
de la llanura de Eichsfeld sirvió, por tanto, para distraer a las autorida-
des sajonas y turingias. Los observadores de los nobles mantenían una 
estrecha vigilancia:

La semana pasada, el ejército de Mühlhausen entró en Eichsfeld y 
saqueó los castillos y las casas de los nobles... En muchos lugares de 
Turingia están surgiendo multitudes de campesinos, que han mar-
chado contra las casas de muchos condes y nobles, las han capturado, 
saqueado, han hecho prisioneros a los propietarios, incluso los han 
ahuyentado, han atacado todos los monasterios de Turingia y los han 
arrasado.32

El castillo de Heldrungen tal y como es hoy; la torre de la izquierda es 
supuestamente aquella en la que Müntzer estuvo cautivo durante su tortura e 

interrogatorio en mayo de 1525.
«Varus iii» (Wikicommons, 2006)

32 AGBM, vol. 2, pp. 478-480.



279Ha llegado la hora

Los archivos cuentan una historia bastante extraordinaria de la canti-
dad de daños causados a los edificios y el enorme botín que se lleva-
ron.33 Los edificios singulares fueron literalmente desmontados, bal-
dosa a baldosa, piedra a piedra; puertas y ventanas desaparecieron. Lo 
poco que quedaba fue incendiado. Se vaciaron los estanques de peces 
y se retiró el ganado. Se vaciaron rápidamente las bodegas de cerveza y 
vino, se capturaron las conservas de carne y tocino, y todos los líquidos 
y comestibles se consumieron in situ o se llevaron como provisiones. 
Se calcula que, en el transcurso de esta expedición de cinco días, se 
consumieron unos 30.000 litros de cerveza (que parece mucho, pero si 
se reparte entre cinco días y quizás 5.000 hombres, no lo es tanto; tam-
bién hay que recordar que la cerveza era un alimento básico en aquella 
época, más saludable que el agua disponible en la mayoría de los lugares 
y una buena fuente de alimento). Los muebles se convirtieron en leña y 
los colchones de plumas encontraron nuevos hogares. Lo más preciado 
eran las campanas de las iglesias y los tubos de los órganos, que pronto 
se fundieron para obtener munición o armamento básico. No todo el 
daño lo causó el ejército que había partido de Mühlhausen: hay prue-
bas de que la población local desempeñó un papel de apoyo, ya que, al 
enterarse de las hazañas del ejército campesino, simplemente aceptaron 
sus propias responsabilidades con un celo digno de elogio. Todo esto 
podía justificarse: ¿cómo si no se habían enriquecido los nobles y acu-
mulado tantas posesiones y provisiones si no era explotando el trabajo 
del campesinado? Recuperar la riqueza era el primer paso para saldar 
viejas deudas. También se aprovecharon las oportunidades para rectifi-
car antiguas molestias. El cura de un pueblo fue obligado a presentarse 
ante Müntzer y Pfeiffer y a casarse con su ama de llaves, con la que 
(suponemos) había mantenido una relación hipócrita.

Nadie resultó muerto. Los residentes de las instituciones religiosas 
parecen haber sido advertidos de la llegada del ejército y huyeron de 
antemano con todo lo que pudieron cargar; los nobles y sus familias 
adoptaron una estrategia muy parecida. Incluso en los casos en que fue-
ron capturados, sus heridas no pasaron de contusiones, pequeños cortes 
y humillaciones. La única muerte registrada fue la de un desafortunado 

33 Véase Müller, Mörder..., pp. 438-462.



280 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

campesino que fue alcanzado por las llamas cuando prendía fuego a 
una capilla.34

Tras llegar a Heiligenstadt, el ejército permaneció allí un par de días. 
Un administrador local los describió, algo nervioso, como «alrededor 
de 6.000 hombres, pero son meros soldados de infantería y completa-
mente inexpertos [en la guerra]; tienen 3 cañones de campaña ligeros, 2 
semi-culebrinas y un cañón para disparar metralla».35 Aunque las tropas 
estaban acampadas fuera de la ciudad, tanto Müntzer como Pfeiffer 
predicaron en sus iglesias, desencadenando la iconoclasia y el saqueo de 
una institución religiosa local —estas acciones no fueron precisamente 
alentadas por las autoridades de la ciudad, pero tampoco desalenta-
das—. Aquí, como en Salza y otros lugares durante estos días dramáti-
cos, las autoridades civiles estuvieron dispuestas a permitir que la gente 
común se entregara a la iconoclasia, al saqueo de las instituciones ecle-
siásticas y a la persecución de los sacerdotes. Esto cumplía dos objetivos 
deseables: en primer lugar, permitía a las clases bajas desahogarse y así 
desviar su atención de otras preocupaciones —más conflictivas políti-
camente—; en segundo lugar, la expropiación de posesiones, edificios y 
tierras de la Iglesia, así como el potencial debilitamiento del poder de la 
nobleza local, mejoraba la propia posición presupuestaria de la ciudad.

Al abandonar Heiligenstadt el 4 de mayo, el plan consistía en captu-
rar el castillo fortificado de Rüsteberg —que no podía ser tomado solo 
con queso—, donde se habían atrincherado algunos nobles. Sin embar-
go, pronto prevalecieron las dudas y la ruta se modificó para incluir la 
pequeña ciudad de Duderstadt, antes de dirigirse hacia el sur, de vuelta 
a la llanura de Eichsfeld, para saquear otra serie de conventos y pe-
queños castillos. El viernes 5 de mayo se hizo un descanso en un lugar 
donde el camino se dividía: un ramal se dirigió hacia el este, a Nord-
hausen y Frankenhausen, y el otro hacia el sur, a Mühlhausen. Müntzer 
predicó aquí y luego, por razones que aún no están claras, se tomó la 
decisión de interrumpir la cruzada y regresar a casa. Es posible que 
fuera una cuestión de provisiones, ya que el ejército había agotado las 
provisiones de las despensas institucionales que no habían sido saquea-
das en el viaje hacia el norte; igualmente apremiante era la necesidad de 

34 Müller, Mörder..., p. 565.
35 abkg, vol. 2, p. 166.



281Ha llegado la hora

que los campesinos regresaran a sus aldeas y granjas de Eichsfeld, para 
ocuparse de sus cultivos y ganado. Müntzer, como se verá en breve, aún 
tenía planes de acudir en ayuda de Frankenhausen, pero solo podría 
hacerlo eficazmente con un ejército descansado y concentrado. 

Sea cual sea la razón, Pfeiffer y Müntzer y los hombres de Mühlhau-
sen volvieron a casa al día siguiente.

Si alguno de ellos se imaginó que llegar a casa era el comienzo de unos 
pocos días de descanso, se llevó una gran decepción. Nada más llegar, 
empezaron a llegar cartas de los alrededores. El 6 de mayo, los rebeldes 
de Sangerhausen escribieron (desde la vecina Frankenhausen) a «nuestro 
bendito padre en Dios y nuestro digno señor, Thomas Müntzer», infor-
mando de que, tanto en la ciudad como en el campo, se habían levanta-
do en armas contra sus señores y que la nobleza local había respondido 
confiscando armas y amenazando a los rebeldes, de modo que «nuestras 
pobres esposas e hijos han tenido que vivir y dormir en los campos y bos-
ques, por el gran temor a las autoridades». También informaron de que 
el conde Albrecht de Mansfeld —un partidario de las reformas de Lute-
ro— había atacado el pueblo de Osterhausen, le había prendido fuego y 
había matado hasta veinte campesinos (un acto de terrorismo de Estado 
que atrajo inmediatamente el aplauso de Lutero).36 En resumen, la gente 
de Sangerhausen estaba desesperada por la ayuda de Müntzer.37 Al día 
siguiente llegó una carta de Frankenhausen en la que se decía lo mismo: 
que «el tirano de Heldrungen» (es decir, el conde Ernst), el duque Georg 
y otros nobles representaban una amenaza real y creíble para la ciudad. 
¿Podrían «los hermanos cristianos reunidos en Mühlhausen» ayudar «con 
todos los recursos a su disposición»?38 En una línea similar, una carta 
escrita por Müntzer a la gente de Sondershausen —una ciudad no muy 
lejos de Frankenhausen— también prometía apoyo, dando a entender 
que sus fuerzas estaban de camino para atacar «el nido del águila», refi-
riéndose a la fortaleza de Heldrungen. «No les perdonéis la vida por com-
pasión», animó, «es necesario para que Alemania no se convierta en una 
pecaminosa fosa asesina».39 Finalmente, el 7 de mayo, Müntzer escribió 

36 wa, Briefe, vol. 3, p. 480.
37 Thma, vol. 2, pp. 435-436; Matheson, op. cit., pp. 146-147. También agbm, vol. 
2, p. 230.
38 Thma, vol. 2, pp. 439-440; Matheson, op. cit., pp. 147-148.
39 Thma, vol. 2, p. 144; Matheson, op. cit., p. 150.



282 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

a los rebeldes de Schmalkalden —es decir, a las tropas de Werra bajo el 
mando de Sippel— en respuesta a otra petición de ayuda; prometió que 
se enviaría ayuda lo antes posible, y terminó con una cita bíblica: «Man-
tengan el valor y canten con nosotros “No temeré ni a cien mil, aunque 
me rodeen”».40 Sin embargo, cualquier refuerzo que Müntzer pudiera 
haber enviado allí habría llegado demasiado tarde. El 6 de mayo, como 
ya se ha mencionado, el ejército de Werra se había dividido, algunos se 
dirigían a casa, otros a la ciudad de Eisenach, con la esperanza de obtener 
apoyo y comprar armas. Las autoridades de Eisenach invitaron a Sippel 
y a los demás líderes del ejército a entrar en la ciudad (junto con su cofre 
de guerra) y luego los encerraron. Al enterarse de esta traición, Müntzer 
escribió a la «comunidad de Eisenach» el 9 de mayo: comenzaba desean-
do a los «queridos hermanos» «el puro y no adulterado temor de Dios», 
antes de exigir la liberación de Sippel y el cofre de guerra. Era una carta 
tranquila, con un tono serio y de reproche, pero no apocalíptico (aun 
cuando firmaba sugestivamente como «Thomas Müntzer, con la espada 
de Gedeón»). Dijo a la gente de Eisenach que «Dios ha movido al mundo 
entero... a un reconocimiento de la verdad divina, y esto se prueba por 
el más celoso humor contra los tiranos, como Daniel 7 dice claramente: 
el poder debe ser dado a la gente común». Pero luego les recordó que la 
insurrección tenía menos que ver con la ganancia material que con la 
lucha por Dios:

¿Cómo es posible que la gente común pueda recibir la palabra pura de 
Dios cuando está preocupada por asuntos temporales?... Por eso se os 
aconseja que no despreciéis a los pobres (como hacéis vosotros), pues 
el Señor levanta a los débiles para echar de sus tronos a los poderosos, 
y despierta al pueblo necio para humillar a los académicos desleales y 
traidores.41

Su carta no sirvió de mucho. Ni los hombres ni el dinero fueron 
liberados. El 11 de mayo, el mismo día en que Philipp de Hesse y 
su enorme ejército llegaron ante Eisenach, Sippel y sus compañeros 
fueron decapitados.

40 Thma, vol. 2, p. 438; Matheson, op. cit., pp. 148-149.
41 Thma, vol. 2, p. 448; Matheson, op. cit., pp. 150-151.



283Ha llegado la hora

Durante el mes de mayo la presión aumentó en ambos bandos: so-
bre las autoridades por parte de los campesinos y plebeyos insurrectos, 
y sobre los rebeldes por las amenazas y esporádicas represalias de las 
autoridades. A pesar del revés causado por la muerte de Friedrich el 
Sabio el 5 de mayo, los príncipes de Sajonia habían conseguido salir 
de su inercia. De este modo, pudieron unirse al príncipe luterano Phi-
lipp de Hesse, que, de forma independiente, cosechaba victorias en su 
inexorable marcha hacia el este a través de su propio territorio. A él se 
unió en esta cruzada el católico Heinrich de Braunschweig —las dife-
rencias religiosas se dejaron en gran medida de lado cuando se trataba 
de reprimir la rebelión campesina—. El 3 de mayo, Philipp derrotó 
la sublevación en el distrito de Fulda (aprovechando la oportunidad 
para apropiarse de la abadía local) y luego marchó con 7.000 solda-
dos a Eisenach, Salza, y luego a Heldrungen —alcanzada el 14 de 
mayo— con la intención de sofocar las rebeliones en Frankenhausen 
y Mühlhausen. Que Mühlhausen ocupaba un lugar destacado en los 
cálculos de la nobleza queda ampliamente demostrado por el ambi-
cioso plan de Philipp de atacar esa ciudad («fuente y origen de todas 
estas rebeliones») con nada menos que 6.000 soldados de infantería, 
6.000 de caballería y ocho piezas de artillería.42

Philipp de Hesse, un apasionado de la reforma, se había casado en 
1523 con Christine, una de las hijas del duque Georg, católica y apasio-
nada. Consiguió tener diez hijos con ella, pero seguía opinando que era 
«piadosa, si bien antipática, fea y olía mal». El hecho de que él mismo 
sufriera de sífilis no era ni lo uno ni lo otro. En 1540, cansado de su 
desafortunada esposa, se casó bígamamente con otra mujer veinte años 
más joven que él y con la que tuvo otros nueve hijos (y, por si fuera 
poco, tres hijos más con Christine). Lutero y Melanchthon (y la propia 
Christine) aceptaron este segundo matrimonio ilegal. (Como prueba 
de que parte de la nobleza alemana ha perdurado durante generaciones 
sin mejoras visibles, un descendiente lejano de Philipp, también Phi-
lipp de Hesse, fue cómplice de distintas atrocidades nazis en Alemania, 
antes de caer finalmente en desgracia con Hitler). 

En una carta del 8 de mayo al Consejo Eterno de Mühlhau-
sen, Müntzer informó de que estaba a punto de enfrentar la crisis 

42 Scott y Scribner, Documents, p. 160 (doc. 57); también agbm, vol. 2, pp. 85-86.



284 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

directamente en Frankenhausen. Para entonces, también había llegado 
un contingente de hombres armados de Allstedt. Müntzer escribió que 
«antes de partir, si es posible, nos gustaría discutir seriamente nuestro 
plan con toda la comunidad».43 El Consejo se reunió para decidir qué 
ayuda dar a la expedición de Müntzer; votaron proporcionar apoyo 
moral, escribir a las ciudades vecinas para solicitar apoyo material y 
permitir a Müntzer reclutar voluntarios como quisiera. No se envió 
ningún contingente «oficial» a Frankenhausen. Los burgueses de Mühl-
hausen ejercían una poderosa influencia sobre el Consejo de la ciudad; 
para los fines de la insurrección, habían dicho efectivamente poco más 
que esas tradicionales palabras huecas: «Estamos con vosotros». Münt-
zer permaneció en la ciudad dos días más, reuniendo tropas y equipo, 
y quizá también esperando refuerzos del sur. El tiempo apremiaba: el 
día en que Müntzer finalmente partió hacia Frankenhausen, Philipp 
de Hesse tomó Eisenach. Dos días después, el duque Georg salió de 
Leipzig con su contingente de 1.800 hombres.

El escenario estaba preparado para un ajuste de cuentas final.

43 Thma, vol. 2, p. 442; Matheson, op. cit., p. 149.



285

Muchos de ellos se consolaron con la gran promesa 
de Thomas de que Dios en el cielo les ayudaría y que el 
propio Thomas pararía todas las balas con sus mangas.

Philipp Melanchthon (1525)

A su regreso de la campaña de Eichsfeld —quizás incluso durante la 
misma— Müntzer debió de ser muy consciente de que la situación 
había llegado a un punto crítico. Al norte y al sur, el campesinado y 
las clases bajas urbanas se habían levantado en armas, atacando casti-
llos e instituciones religiosas e impulsando reformas religiosas y socia-
les con una energía que Lutero difícilmente podría haber aprobado. A 
Mühlhausen llegaban cartas pidiendo consejo a Müntzer y tropas para 
reforzar los levantamientos locales. La comunicación entre grupos no 
militares rara vez era rápida, por lo que para cuando Müntzer recibía 
cada noticia, buena o mala, ya estaba desactualizada. Y ahora Philipp 
de Hesse marchaba a través de Franconia y entraba en Turingia desde 
el sur. El 11 de mayo el ejército de Werra había sido aplastado. Los 
rebeldes de Frankenhausen y Sangerhausen suplicaban el envío de más 
tropas desde Mühlhausen. Lo mismo ocurría en las ciudades y pueblos 
del sur. Müntzer había prometido tropas para Schmalkalden (sesenta 

Capítulo 12

Thomas parará todas las 
balas con sus mangas.

La batalla de Frankenhausen (mayo de 1525)



286 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

kilómetros al sur) a finales de abril; ahora se le pedía —de nuevo— que 
enviara tropas a Frankenhausen (cincuenta kilómetros al noreste). Pero 
no disponía de ninguna. Todo lo que tenía era una milicia relativa-
mente pequeña y de compromiso dudoso en Mühlhausen, respaldada 
por un grupo de Allstedt y los campesinos de Eichsfeld, que ya estaban 
cansados de la campaña. Müntzer no era tonto: conocía perfectamen-
te el carácter de sus conciudadanos. En su carta a los habitantes de 
Schmalkalden, les pedía que «tuvieran un poco más de paciencia con 
nuestros hermanos, porque nos ha costado mucho ponerlos en forma: 
son mucho más toscos de lo que nadie hubiera creído posible».1 Aho-
ra se encontraba en una posición imposible. No podía dar un paso 
atrás; tenía que seguir adelante. La Historia (y el Dios de Müntzer) 
se lo exigían.

La campaña en sí a través de Eichsfeld, aunque modestamente exi-
tosa, no había sido lo que Müntzer pretendía originalmente. Es cierto 
que había inmovilizado a parte de la nobleza menor, evitando así cual-
quier peligro inmediato. Pero había sido una campaña relativamente 
fácil —incluso bastante festiva—, durante la cual no se encontró resis-
tencia. Aumentó la moral, pero no contribuyó mucho a crear un ejér-
cito regional capaz de contrarrestar el poderío combinado de los prín-
cipes sajones, por no hablar de las tropas de Hesse. El paso de los actos 
de saqueo localizados a una batalla campal fue monumental. Desde el 
punto de vista militar, el único lugar que había que neutralizar era el 
castillo de Ernst de Mansfeld en Heldrungen, una de las fortalezas más 
fuertes de Alemania central. Allí se reunirían las fuerzas de toda Sajonia 
antes de marchar hacia Frankenhausen y Mühlhausen. Müntzer no era 
ni mucho menos un soldado entrenado, pero comprendió claramente 
el peligro que representaba la alianza del conde Ernst con el duque 
Georg. Pues la expedición de Eichsfeld, a pesar de sus ganancias tem-
porales, había permitido a los príncipes y nobles recuperar el aliento, 
reagruparse y planear su campaña. Ahora, Müntzer estaba desesperado 
por salir de Mühlhausen, unirse a los otros insurgentes y enfrentarse a 
los ejércitos de los príncipes. 

1 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como 
«Thma»; véase Bibliografía para más detalles), vol. 2, p. 438; Peter Matheson (trad. y 
ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, citado 
como «Matheson»), pp. 148-149.



287Thomas parará todas las balas con sus mangas

El intento de Müntzer de agitar al pueblo de Mühlhausen al recibir la 
última súplica de Frankenhausen no cayó del todo en saco roto. Los 
rebeldes de Frankenhausen estaban en grave peligro; advirtieron que 
las fuerzas se estaban reuniendo en Heldrungen, y que a menos que 
Müntzer cumpliera sus promesas anteriores, «se derramará sangre en 
grandes cantidades».2 Cuando planteó esto al Consejo Eterno, se encar-
gó al abogado de la ciudad que escribiera un aviso pidiendo voluntarios 
tanto de la ciudad como de los pueblos. La convocatoria señalaba, de 
forma totalmente realista, que si los rebeldes de Frankenhausen eran 
derrotados, entonces «nosotros también estaremos perdidos».3 Pero 
los esfuerzos del Consejo se limitaron a este anuncio. Correspondía a 
Müntzer emprender la nada envidiable tarea de persuadir a los hombres 
para que se ofrecieran voluntarios. Se necesitaba al menos un «carro de 
combate» (para transportar provisiones y armas) y un contingente de 
hombres de todos y cada uno de los pueblos. Entre los voluntarios se 
seleccionaría a los más experimentados e idóneos. En una carta abierta 
de Müntzer se prometía con optimismo que el servicio no duraría más 
de tres o cuatro días. (Los ejércitos campesinos funcionaban frecuen-
temente por rotación, lo que permitía a las tropas regresar a casa cada 
pocos días para ocuparse de las cosechas y el ganado; aunque era una 
idea agronómica sensata, suponía una debilidad inherente a la hora 
de enfrentarse a los ejércitos mercenarios). Sin embargo, se pidió a los 
voluntarios que llevaran sus propias provisiones, o dinero, ya que la 
disponibilidad de alimentos a lo largo del camino se había visto grave-
mente limitada por las expediciones de saqueo anteriores.4 Tal vez por 
ello, la respuesta fue lenta. Transcurridos dos días, se habían presentado 
menos de 1.000 hombres, lo que resultaba decepcionante si se tiene 
en cuenta que en marzo se había reunido más del doble para la ins-
trucción. De esta reunión, fueron seleccionados 300 hombres para ir a 
Frankenhausen, junto con ocho piezas de artillería ligera, y otros 300 
se pusieron bajo el mando de Pfeiffer y se quedaron en la ciudad como 
fuerza de defensa. El resto fue enviado de vuelta a sus pueblos. El hecho 

2 Thma, vol. 2, p. 440; Matheson, op. cit., pp. 147-148.
3 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bauern-
krieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso Aalen, 1964), vol. 2, pp. 249-250 
(en lo sucesivo, citado «agbm»).
4 Thma, vol. 2, pp. 444-445. Esta carta estaba escrita por Ambrosius Emmen.



288 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

de que Pfeiffer se quedara en Mühlhausen no debe interpretarse como 
un desacuerdo entre los dos predicadores radicales. Tenía sentido que 
alguien se quedara y protegiera las reformas de los ataques, ya fuera 
desde fuera de la ciudad o desde dentro: en los últimos días el Consejo 
Eterno no había demostrado ser el partidario más fiable o proactivo.

Incluso mientras se llevaban a cabo estos preparativos para un apoca-
líptico enfrentamiento final con los impíos, Müntzer seguía siendo con-
sultado sobre asuntos mucho menos graves. Los feligreses de un pequeño 
lugar llamado Grossenehrich, a unos treinta kilómetros al este de Mühl-
hausen, le enviaban cartas en las que le informaban, entre otras cosas, 
del reparto del botín del saqueo de las iglesias y monasterios locales, de 
los avances en las reformas litúrgicas, de las disputas con los campesinos 
vecinos por la madera y de los conflictos con los terratenientes locales. 
Está claro que Müntzer era considerado, al menos en algunos círculos, un 
árbitro en todo tipo de cuestiones de «reforma».5 Pero ya había pasado el 
momento de que se ocupara de quejas y desacuerdos menores.

A última hora del 10 de mayo, Müntzer y su pequeño contingente 
partieron. A última hora de la tarde del día siguiente habían llegado a 
Frankenhausen.

🙞

Frankenhausen era una pequeña ciudad de unos 1.800 habitantes. Una 
de sus principales industrias era la extracción de sal; había censados 
noventa salineros, y sus 117 cabañas, con un laberinto de estanques, 
canales y fogatas, por no mencionar a los jornaleros que hacían todo el 
trabajo duro, estaban repartidas de forma bastante desordenada dentro 
y fuera de las murallas de la ciudad. La rebelión había comenzado aquí 
a finales de abril, cuando los artesanos de la ciudad, los trabajadores de 
la sal y otros plebeyos presentaron al consejo un conjunto de catorce 
artículos que incluían demandas de un consejo más democrático, la 
introducción de la religión reformada, la desposesión de los antiguas 
instituciones eclesiásticas, impuestos revisados y libre acceso a bosques 
y prados. Como los concejales no reaccionaron inmediatamente, el 

5 Thma, vol. 2, pp. 451-453; Matheson, op. cit., pp. 152-154.



289Thomas parará todas las balas con sus mangas

ayuntamiento fue asaltado, el consejo derrocado y —casi no hace falta 
decirlo— el castillo y el convento locales saqueados. Esto atrajo la aten-
ción no solo de las autoridades territoriales, sino también de los campe-
sinos y habitantes de los alrededores. De Nordhausen, Sondershausen, 
Sangerhausen y Stolberg, por citar solo algunos lugares, e incluso de 
Allstedt, acudieron campesinos y mineros. 

Segmento de una vista panorámica de Frankenhausen (Mattheus Merian, 1650). La 
colina en la que tuvo lugar la batalla de 1525 se encuentra a la izquierda de la torre 
de vigilancia marcada (c). La cima de la colina se niveló en la década de 1980 para 
la construcción del Museo Panorama, dedicado a la Guerra de los Campesinos. La 
puerta de la ciudad (d) a la izquierda está cerca de donde fue capturado Müntzer.

Universitäts und Landesbibliothek Düsseldorf (Public Domain 1.0)

El 4 de mayo se reunieron en Frankenhausen unos 4.000 soldados, se 
nombraron capellanes y se eligió un comité de doce miembros para es-
tructurar el mando. También formaban parte del ejército varios nobles 
menores, los de Stolberg y Schwarzburg, así como de otros lugares pe-
queños, persuadidos de que su única esperanza de supervivencia residía 
en acceder, aunque solo fuera temporalmente, a las exigencias de los re-
beldes (que incluían el abandono de sus títulos hereditarios, la destruc-
ción de todos sus castillos excepto uno por caballero, y la concesión de 
libertad de acceso para pescar, cazar, cortar madera, etc.). Hans Zeiss, 
que seguía en Allstedt, informó de que en algunos campamentos rebel-
des se estaba decidiendo que los caballeros se verían obligados a marchar 



290 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

a pie y que «un príncipe solo podría tener 8 caballos, un conde solo 4 y 
cualquier otro noble solo dos».6 Fue por entonces cuando Zeiss empezó a 
dudar sobre dónde debía depositar su lealtad; uno de sus informes describe 
a los seguidores de Müntzer como «menos razonables y más sanguinarios» 
que el resto del campesinado.7 Misteriosamente, el 6 de mayo se presentó 
en Frankenhausen un hombre que decía ser el hermano de Zeiss y llevaba 
un mensaje suyo, en el que pedía amablemente a los rebeldes reunidos que 
no atacaran a las comunidades reformadas ni las posesiones de los príncipes 
reformados. Los líderes de Frankenhausen se retiraron a considerar esta pe-
tición, y luego accedieron con la misma cortesía, con la estricta condición 
de que los príncipes reformados no amenazaran a los rebeldes.8 (A pesar de 
estos intentos tardíos de demostrar sus credenciales leales, Zeiss fue desti-
tuido antes de finales de mes; su sucesor ya estaba, en la primera semana de 
junio, encarcelando e interrogando asiduamente a ciudadanos de Allstedt 
sospechosos de ser rebeldes —y quejándose amargamente de que la prisión 
local no era apta para su propósito—).9

Los nobles que habían logrado escapar de la atención de sus súb-
ditos se dirigieron directamente a Heldrungen, donde el conde Ernst 
reunía a un impresionante grupo de colegas. Mientras Ernst animaba 
al duque Georg a formar un ejército y acudir en su ayuda, su hermano 
—el luterano Albrecht— pensó que lo mejor era intentar negociar con 
los rebeldes. Para ello, escribió a los habitantes de Frankenhausen el 10 
de mayo, señalándoles que estaban siendo desobedientes (citando las 
enseñanzas de Lutero en materia de autoridad civil) y pidiéndoles que 
evitaran el derramamiento de sangre. Se ofreció como mediador y es-
cuchó sus quejas. Se trataba del mismo conde Albrecht que, cinco días 
antes, había enviado a sus tropas a atacar a una banda mixta de «sus» 
mineros y campesinos en la pequeña aldea llamada Osterhausen. De 
camino a unirse a la creciente banda de Frankenhausen, veinte de estos 
mineros y campesinos fueron asesinados en el acto.10 A pesar de que 

6 agbm, vol. 2, pp. 202-203.
7 agbm, vol. 2, p. 230.
8 agbm, vol. 2, pp. 214-215.
9 agbm, vol. 2, pp. 278-279. Véase también Carl Hinrichs, Luther und Müntzer, 
Berlín (Este), 1962, p. 19.
10 agbm, vol. 2, p. 230.



291Thomas parará todas las balas con sus mangas

esto era de dominio público, la «Reunión Cristiana de Frankenhausen» 
acordó enviar delegados a una reunión el 12 de mayo. En lo que parecía 
una táctica dilatoria, Albrecht respondió diciendo que el 12 era bastan-
te inconveniente, ¿podrían celebrarlo el 14? (De hecho, Albrecht tenía 
un compromiso previo: sofocar una rebelión en Sangerhausen).

Mientras Albrecht ponía en práctica sus habilidades para el retraso y el 
engaño, su hermano Ernst se mostraba más abierto sobre sus intenciones. 
El 4 de mayo, sus tropas incendiaron una aldea cercana a Frankenhau-
sen y se llevaron un rebaño de ovejas; los rebeldes de la ciudad marcharon 
entonces e incendiaron varios castillos, logrando capturar a tres de los 
representantes de Ernst. (En relación con estos sucesos, cabe señalar 
que los ejércitos alemanes solían emplear a alguien en el puesto de 
«jefe de bomberos», encargado no de apagar incendios sino, muy al 
contrario, de quemar edificios o aldeas si los habitantes no entregaban 
provisiones, hombres o cuarteles a petición. En 1525, ambos bandos 
empleaban bomberos. Todo era muy eficaz). Ernst escribió entonces a 
los rebeldes de Frankenhausen exigiéndoles que abandonaran sus pla-
nes de atacarle y que liberaran a los tres prisioneros. La respuesta de 
Frankenhausen fue poco cortés, recordándole que el robo de las ovejas 
unos días antes había sido «contrario a Dios, al honor y a la ley», y que 
su anterior ejecución de un «cristiano piadoso» por sus creencias refor-
madas les obligaba ahora a «tratar con todos los tiranos infieles... con la 
ayuda de Dios».11 Las palabras «tiranos infieles» debieron de resultarle 
inquietantemente familiares a Ernst, un recordatorio de sus intentos de 
amordazar a Müntzer en el verano de 1523. Mientras tanto, se quejó 
al duque Georg de que el número de tropas que podía reunir se había 
visto gravemente limitado por la deserción de los nobles y caballeros 
menores de la zona. Las deserciones se habían extendido tanto que 
Georg solo podía contar con los condes de Mansfeld (cinco en total), 
ya que todos los demás no estaban en condiciones. El 13 de mayo, 
Ernst suplicó a Georg que enviara al menos 200 soldados de caballería 
e infantería para hacer frente al «ejército de Müntzer» que acababa de 
llegar a Frankenhausen.12

11 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, 
dos volúmenes, Leipzig, 1905/1917 (reimpreso Colonia / Viena, 1985), vol. 2, p. 189 
(en lo sucesivo, citado como «abkg»).
12 Thma, vol. 2, p. 474.



292 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Pero el propio duque Georg no estaba teniendo mucha suerte; sus in-
tentos de persuadir a su primo, Friedrich el Sabio, para que levantara 
un ejército sajón unido contra los rebeldes no habían sido recibidos 
con mucho entusiasmo. El luterano Friedrich vacilaba. Su gran temor 
era que Georg obtuviera la victoria militar sobre los ejércitos rebeldes y 
aprovechara la ocasión para revertir los avances de la religión reformada 
en las ciudades de Sajonia. Como demostraron los acontecimientos, 
esto es precisamente lo que Georg intentó hacer más tarde. Pero en 
cualquier caso, Friedrich no vivió para verlo: murió el 5 de mayo; y su 
hermano el duque Johann se convirtió en Elector en su lugar. Johann, 
para desilusión de Georg, tampoco tenía muchas ganas de conflicto. 
Georg hizo todo lo posible por reclutar mercenarios en una región que 
aún no se había visto afectada por el levantamiento: en sus tierras alre-
dedor de Meissen, a unos 150 kilómetros al este del escenario principal 
del conflicto; pero incluso allí sus oficiales de reclutamiento le dijeron 
que habría retrasos en el envío de los refuerzos.

Si las autoridades sajonas y turingias tenían dificultades para mante-
ner el orden, no ocurría lo mismo con los príncipes territoriales del oes-
te. Philipp de Hesse, de apenas veinte años, pero que se estaba haciendo 
un nombre como hábil comandante militar, estaba abriendo una bre-
cha en las revueltas del sur y el oeste; el 11 de mayo se estaba acercando 
rápidamente a Frankenhausen. Se había unido al duque Heinrich de 
Braunschweig y juntos mandaban 1.700 soldados de caballería y 3.000 
de infantería. Philipp era un entusiasta partidario de Lutero, lo que debió 
de incomodar mucho a su suegro, el duque Georg. Su preocupación, 
sin embargo, no eran las reformas religiosas. Había cosas mucho más 
importantes: las revueltas de Fulda, Werra, Frankenhausen y Eichsfeld se 
encontraban justo en la frontera oriental de sus extensas tierras y, como 
tales, debían ser detenidas antes de que se encontrara en una situación 
incómoda con sus propios súbditos. El duque Heinrich, católico acé-
rrimo, tenía problemas similares a los de Philipp: su territorio lindaba 
por el norte con Frankenhausen y el Eichsfeld. 

Mientras tanto, en Frankenhausen, los rebeldes habían elegido a su 
comandante en jefe, un campesino que respondía al exótico nombre de 
Bonaventura Kürschner. No se sabe casi nada de este hombre, salvo que 
parecía tener un buen dominio de la estrategia militar, lo que sugiere 
un largo servicio como mercenario. 



293Thomas parará todas las balas con sus mangas

Soldados mercenarios, Landsknechte, de principios del siglo xvi, empleados habitual-
mente por los príncipes territoriales. Dibujo de Daniel Hopfer, c. 1520-1536.

Metropolitan Museum de NuevaYork (Open Access Public Domain)

Fue Kürschner, y no Müntzer, quien comandó las tropas hasta la batalla 
de Frankenhausen. Müntzer tampoco tenía el monopolio del lideraz-
go religioso; había otros predicadores en el ejército, capellanes de sus 
propios contingentes locales. Pero el liderazgo político —si podemos 
designarlo así, de una manera un tanto anacrónica— recaía muy deci-
didamente en Müntzer. El contingente de Mühlhausen había llegado a 
Frankenhausen a última hora del 11 de mayo; al día siguiente Müntzer 
ya estaba escribiendo cartas a los dos condes de Mansfeld en un intento 
de persuadirlos de que dieran un paso atrás. En el caso de Albrecht, 
habría existido el motivo adicional de asegurarse de que los rebeldes de 
Frankenhausen no cayeran en su oferta de negociar, aplazada al día 14.

La carta a Albrecht comenzaba de forma prometedora: «Teman y 
tiemblen todos los que hacen el mal». Continuaba apuntando directa-
mente a las ideas luteranas profesadas por Albrecht:

¿Creéis que el Señor Dios no puede conmover al pueblo confundido 
para que derroque a los tiranos en su ira? ¿Acaso no habéis podido sacar 
de vuestras gachas luteranas, de vuestra sopa de Wittenberg, lo que 
profetizó Ezequiel? ¿Y no habéis podido saborear en las gachas campe-
sinas de vuestro Martín lo que el mismo profeta dijo además, que Dios 



294 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

ordenaría a todas las aves del cielo que se dieran un festín con la carne 
de los príncipes y ordenaría a las bestias irreflexivas que lamieran la 
sangre de los peces gordos? ¿De verdad creéis que Dios se interesa me-
nos por su pueblo que por vosotros, tiranos? [...] Si admitís que Dios 
ha dado el poder a la gente común, y si comparecéis ante nosotros y 
dais cuenta de vuestra fe, entonces con gusto te permitiremos esto y te 
aceptaremos como un hermano común. Pero si os negáis, no prestare-
mos ninguna atención a vuestra sosa e insípida jeta: lucharemos contra 
vos como contra un archienemigo de la fe cristiana: ya sabéis lo que os 
espera ahora.13

La carta estaba firmada «Thomas Müntzer, con la espada de Gedeón». 
Müntzer intentaba claramente neutralizar al penúltimo de los nobles 
locales que aún no se había sometido a los rebeldes; ofrecía la esperanza 
del perdón, pero únicamente bajo las condiciones de los rebeldes.

Su carta al conde Ernst fue igualmente inflexible. Dirigiéndose a él 
como «hermano Ernst» (un interesante contraste con la carta anterior 
de septiembre de 1523, que estaba cortésmente dirigida «Al noble y 
bien nacido conde, el señor Ernst de Mansfeld y Heldrungen»), y pre-
sentándose como «antiguo pastor en Allstedt» (por si Ernst lo había ol-
vidado), Müntzer acusó al conde de tiranizar y oprimir a los cristianos:

Ahora decidnos, miserable, despreciable saco de gusanos: ¿quién os 
hizo príncipe sobre el pueblo que Dios redimió con su propia sangre 
preciosa? [...] Os doy mi palabra sincera de que tendréis un autén-
tico salvoconducto que os permitirá confirmar públicamente vuestra 
fe: toda nuestra comunidad, de pie en asamblea, os lo ha prometido... 
Pero si os mantenéis alejado, seréis perseguido hasta que demos con 
vos, porque cada hombre estará mucho más dispuesto a ganar una in-
dulgencia a vuestra costa que cualquier indulgencia que el papa haya 
ofrecido jamás...». En resumen, seréis destruido por el poderoso poder 
de Dios... Queremos tener vuestra respuesta para esta tarde, o de lo 
contrario os perseguiremos en el nombre del Dios de los ejércitos. Así 
que ya sabéis lo que os espera. No dudaremos en llevar a cabo lo que 
Dios nos ha ordenado hacer. Así que hacedlo lo mejor que podáis. Voy 
a por vos.14

13 Thma, vol. 2, pp. 464-465; Matheson, op. cit., pp. 156-157.
14 Thma, vol. 2, pp. 465-473; Matheson, op. cit., pp. 154-156.



295Thomas parará todas las balas con sus mangas

Es poco probable que Müntzer esperara que alguno de los hermanos 
hiciera lo que se le pedía, pero tal vez esperaba provocar a uno u otro en 
un asalto inoportuno o prematuro, cuando el ejército rebelde tuviera 
la oportunidad de eliminarlos por separado. (El hecho de que aún con-
servemos estas dos cartas cinco siglos después se debe en gran medida 
a Lutero. Evidentemente, fueron enviadas a Wittenberg al recibirlas o 
unos días después, donde se hicieron copias manuscritas. Justo después, 
el 15 de mayo, Lutero se dedicó a preparar su regodeo en la necrológica 
de Müntzer, titulada La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas 
Müntzer. El 21 o 22 de mayo se imprimió y distribuyó el texto com-
pleto. Si no hubiera sido por Lutero, nunca habríamos podido leer las 
cartas. ¡Dios bendiga a Martín Lutero!).

Además de redactar su ultimátum al enemigo, Müntzer hizo algu-
nos intentos desesperados de traer más refuerzos. Su carta del 13 de 
mayo a la ciudad de Erfurt (a unos cuarenta y cinco kilómetros al sur) 
se hizo eco de la dirigida a Albrecht. Müntzer esperaba que los habi-
tantes de Erfurt no hubieran sucumbido a un par de «sorbedores de 
sopa luteranos con su grasienta misericordia» y que «no dieran crédito 
a esos lameplatos» (el dúo de sorbedores eran en realidad Lutero y 
Melanchthon, que habían sido invitados a visitar Erfurt de forma in-
minente); instó a Erfurt a enviar hombres y cañones tan pronto como 
pudieran. «Venid y uníos a nosotros en el baile», les exhortaba, «para 
que podamos ajustar cuentas con los blasfemos de Dios».15 La carta 
de Müntzer iba acompañada de otra de un predicador radical llamado 
Simon Hoffmann que, dos años antes, había caído en desgracia para 
las autoridades de Erfurt, pero que probablemente había mantenido 
vínculos con los sectores más radicales de la población. Ambas cartas 
fueron llevadas a Erfurt por dos hombres de Frankenhausen.16 Desgra-
ciadamente, para entonces el ejército campesino que había ocupado 
Erfurt y contribuido a impulsar las reformas una semana antes se había 
retirado; las autoridades de la ciudad, cuyo sentido de la responsabi-
lidad para con la gente del campo era mínimo (sus intereses comer-
ciales residían en el ámbito nacional e internacional, no en el local), 

15 Thma, vol. 2, p. 479; Matheson, op. cit., pp. 158-159.
16 Véase Siegfried Bräuer, «Simon Hoffmann - “ein lybhaber ewangelischer warheyt”» 
en U. Weiss (ed.), Erfurt: Geschichte und Gegenwart, Weimar, 1995, pp. 297-321.



296 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

se negaron rotundamente a recibir la carta de Müntzer, rechazando la 
invitación a asistir al baile.

Ese mismo día, el ejército rebelde de Frankenhausen tomó la deci-
sión de ejecutar a los tres emisarios al servicio de Ernst que habían sido 
capturados a principios de mayo. El 13 de mayo fueron introducidos 
en un «anillo» en medio del ejército; la inmensa mayoría de las tropas 
votó a favor de la ejecución de los prisioneros, que se llevó a cabo de 
inmediato. Müntzer respaldó la decisión. Las ejecuciones pueden haber 
representado un nuevo intento de provocar a los condes de Mansfeld a 
una acción prematura, o puede haber sido simplemente una expresión 
de frustración por parte de los rebeldes ante la continua inactividad. 
Pero fue un acto que sería tomado alegremente por luteranos y católicos 
por igual como prueba de la diabólica sed de sangre de Müntzer y de 
los campesinos. Curiosamente, en su confesión bajo tortura tres días 
más tarde, Müntzer declaró que «había dictado sentencia a Matern de 
Gehofen y a los otros sirvientes del conde Ernst como un juicio de la 
comunidad y que él mismo había estado de acuerdo y lo había hecho 
por miedo».17 Los editores luteranos de esta confesión añadieron por si 
acaso las palabras «por miedo al conde Ernst y a la comunidad». Pero, 
¿de qué confesó tener miedo Müntzer? ¿Del ejército rebelde? ¿De las 
consecuencias de dejar a los tres prisioneros vivos en el campo? ¿De 
Dios mismo? ¿O simplemente este «miedo» era una invención de sus 
captores? Otro documento informa de la conversación del cautivo 
Müntzer con el duque Georg, en la que justificó su acción así: «Yo no 
hice eso, solo actué según la ley de Dios».18

Con estas ejecuciones, los acontecimientos se precipitaron hacia un 
trágico desenlace casi inevitable.

El domingo 14 de mayo, Frankenhausen estaba desbordada por un 
ejército de 8.000 rebeldes entre campesinos, mineros, artesanos y ple-
beyos. Las tropas de Philipp de Hesse y Heinrich de Braunschweig se 
acercaban a la ciudad por el oeste. A cierta distancia, por el este, no 
llegaría hasta el día siguiente el ejército levantado con tanto esfuer-
zo por Georg de Sajonia. Juntas, estas tropas sumaban cerca de 2.800 

17 Thma, vol. 3, p. 269; Matheson, op. cit., p. 436.
18 Thma, vol. 3, p. 258.



297Thomas parará todas las balas con sus mangas

caballeros y 4.000 soldados de infantería, posiblemente más.19 El do-
mingo por la mañana temprano, una patrulla de reconocimiento en-
viada desde el ejército principal de Hesse / Braunschweig se encontró 
con tropas campesinas justo fuera de las murallas de Frankenhausen, 
al pie de la colina que más tarde se convertiría en el campo de batalla. 
Posiblemente en un declive conocido como el «barranco de tiza estéril» 
(Wüstes Kalktal), que desciende por la colina hacia el lado oeste de la 
ciudad, los exploradores fueron sorprendidos por guardias rebeldes; les 
dispararon, un soldado fue alcanzado y herido, y los caballos sufrieron 
algunos daños, pero una retirada ordenada les permitió regresar sanos y 
salvos al cuerpo principal del ejército, que estaba llegando lentamente 
a un campamento cerca del pueblo de Rottleben (a unos cinco kilóme-
tros al oeste de Frankenhausen). A última hora de la tarde, los rebeldes 
empezaron a movilizar sus propias fuerzas fuera de la ciudad y hacia la 
colina situada inmediatamente al norte, el Hausberg, ahora conocido 
como Schlachtberg o Colina de la Batalla. Se trataba de una colina 
con una cima relativamente plana (en la actualidad tiene una cima aún 
más plana: en la década de 1970, las autoridades de Alemania Orien-
tal volaron la cima y la nivelaron para preparar la construcción de un 
museo conmemorativo de la Guerra de los Campesinos, destruyendo 
así cualquier esperanza de realizar un análisis arqueológico del campo 
de batalla).

En la mañana del lunes 15, los rebeldes habían ocupado totalmente 
la colina que domina la ciudad. La mayoría de las tropas se habían tras-
ladado allí, dejando un pequeño destacamento para defender la ciudad. 
Cerca de la cima, se estableció un «fuerte de carros», un círculo tradi-
cional de carros de combate y otros carros colocados en círculo y enca-
denados. Protegidas por este apaño tan restringido, las tropas podían 
disparar sus cañones contra cualquiera que se les acercara. Es posible 
que se eligiera este lugar porque ofrecía varias vías de escape en caso 
de que las cosas fueran mal: hacia el norte, en el bosque de Kyffhäuser, 
o hacia el sur, por dos barrancos que daban a la esquina noroeste de 
Frankenhausen. Desde allí, además, habrían tenido una buena vista de 
lo que hacían los ejércitos contrarios. Las tropas de Georg llegaron por 

19 Para más detalles sobre los efectivos y movimientos de tropas en Frankenhausen, 
véase Doug Miller, Frankenhausen 1525, Seaton Burn, 2017.



298 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

fin aquella mañana y acamparon en una pequeña colina situada justo al 
sur de la ciudad. Los líderes de los tres ejércitos nobles se reunieron para 
trazar sus planes de ataque; evidentemente, les había pillado por sorpre-
sa el traslado de los rebeldes. Desde su posición ventajosa al norte, los 
rebeldes intentaron acribillar la convención de los príncipes con fuego 
de artillería, pero no tenían el alcance suficiente. A lo largo de la maña-
na, los ejércitos de los príncipes avanzaron hacia la ciudad. El contin-
gente sajón se estableció en semicírculo alrededor de la parte sur de la 
ciudad, mientras que las tropas restantes avanzaron por las laderas este 
y oeste de la colina en un movimiento de pinza para rodear el fuerte de 
carros. Aunque el número total de tropas de ambos bandos era —sobre 
el papel— más o menos igual, los príncipes tenían la importante ven-
taja de contar con más artillería: Georg llevaba dos cañones de asedio 
pesados, dos «culebrinas» y tres piezas de campaña ligeras; Ernst aportó 
más cañones de Heldrungen, mientras que Philipp tenía cinco cañones 
y armas de asedio, tres piezas de artillería de campaña, así como 200 
quintales de pólvora y 200 balas de cañón. En cambio, las pocas piezas 
de artillería que poseían los rebeldes eran modelos ligeros.20

En algún momento de la mañana, los rebeldes enviaron un bre-
ve mensaje a los ejércitos de los príncipes: «Reconocemos a Jesucristo. 
No estamos aquí para hacer daño a nadie, Juan 2, sino para mantener 
la justicia de Dios. Tampoco estamos aquí para derramar sangre. Si 
queréis hacer lo mismo, entonces no queremos haceros daño».21 Era 
un mensaje breve y directo, y revelaba lo que debía de ser obvio para 
cualquiera: que los rebeldes estaban irremediablemente superados en 
términos militares y necesitaban urgentemente un alto el fuego. La res-
puesta de los príncipes fue más larga y parece que se envió a última 
hora de la mañana. En ella se acusaba a los rebeldes de asesinato, in-
cendio provocado y sacrilegio y se les amenazaba con castigarlos como 
«calumniadores de Dios» a menos que «nos entreguéis con vida al falso 
profeta Müntzer y a sus secuaces, y os sometáis a nuestra misericordia y 
castigo».22 Era una oferta deliberadamente ambigua: a cambio de entre-
gar a Müntzer y a su círculo más cercano, los príncipes solo prometían 

20 Miller, Frankenhausen..., p. 82.
21 Thma, vol. 2, p. 488; Matheson, op. cit., p. 159.
22 Thma, vol. 2, p. 490; Matheson, op. cit., pp. 159-160.



299Thomas parará todas las balas con sus mangas

«tratar con vosotros para que podáis recibir nuestra misericordia, según 
las circunstancias», no exactamente una oferta inequívoca de clemen-
cia. Este ultimátum escrito iba acompañado de un plazo de tres horas.

Lo que ocurrió después, y en qué orden, no está muy claro. Pero la 
suerte quiso que Philipp Melanchthon —a unos 150 kilómetros de dis-
tancia, en Wittenberg— pudiera elaborar una buena historia. Se trata 
de un invento, ya que supone que, después de que Müntzer pronun-
ciara un discurso ante sus tropas, Philipp de Hesse, que había oído esas 
mismas palabras, respondió a Müntzer punto por punto. A pesar de 
ello, esta historia sigue siendo aceptada como moneda de cambio por 
algunos historiadores. Según Melanchthon, Müntzer reiteró los puntos 
principales de sus doctrinas —«los príncipes no son más que tiranos 
que despellejan al pueblo; malgastan nuestra sangre y nuestro sudor 
en su pompa, sus putiferios y su bajeza»— antes de asegurar que «no 
debéis temer sus armas, pues veréis que pararé con mis mangas todas 
las balas que nos disparen». Por último, señaló un arco iris que había 
aparecido y anunció: «Esto significa que Dios nos ayudará, porque lle-
vamos el arco iris en nuestro estandarte, y Él juzgará realmente a los 
príncipes asesinos y los castigará».23 Algunas de las palabras son plausi-
bles, aunque la promesa de parar las balas con sus mangas resulte algo 
inverosímil. Un corresponsal de Lutero citó a dos mineros del ejército 
rebelde que declararon que Müntzer se había limitado a decir: «Ningún 
disparo os hará daño».24

Hans Hut, quien, a diferencia de Melanchthon, había estado pre-
sente en la batalla, dio lo que probablemente fue un relato más exacto 
del discurso de Müntzer, informando de que había dicho:

Dios Todopoderoso quería ahora limpiar el mundo y hoy había to-
mado el poder de los príncipes y se lo había dado al hombre común. 
Entonces serían débiles... y ellos, las autoridades, suplicarían, pero na-
die debería creerles, pues no se aferrarían a ningún pacto, y Dios esta-
ba con ellos [los campesinos], pues los campesinos habían pintado un 
arco iris en cada pancarta. Müntzer dijo que ese era el pacto de Dios. 

23 Philipp Melanchthon, en Ludwig Fischer (ed.), Die Lutherischen Pamphlete gegen 
Thomas Müntzer, Tubinga, 1976, pp. 34-39.
24 Johann Rühel en Martín Lutero, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo 
sucesivo, citado como «wa»), Briefe, vol. 3, p. 510.



300 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Y cuando Müntzer había predicado a los campesinos de esta manera 
durante tres días seguidos, apareció un arco iris en el cielo alrededor 
del sol. Müntzer señaló este arco iris a los campesinos y los consoló 
diciéndoles que ahora podían ver el arco iris, el pacto y la señal de que 
Dios deseaba estar con ellos. Ahora debían luchar con corazón y ser 
valientes.25

No hace falta decir que Müntzer habría dado algún tipo de discurso 
al ejército; de hecho, tenía que hacerlo, ya que los príncipes habían 
enviado su última advertencia a los campesinos y existía un peligro real 
de capitulación. También parece muy probable que apareciera un «arco 
iris» en el cielo —un halo solar, nada raro en Alemania central— y su 
aparición, haciendo eco al estandarte de Müntzer que había acompaña-
do a la tropa de Mühlhausen, habría sido una prueba segura para los re-
beldes de que Dios estaba de su parte. (En una gratificante coincidencia, 
Lutero había informado de que, cuando murió Friedrich el Sabio el 5 de 
mayo, apareció un arco iris «como señal». Lutero también mencionó que 
la muerte estuvo marcada por el nacimiento de un bebé sin cabeza y otro 
con los pies invertidos. Hagan de las señales lo que quieran).26

Hacia el mediodía, los rebeldes se reunieron en un círculo dentro 
del fuerte de carromatos para considerar el ultimátum y rechazarlo con 
decisión. Probablemente estaban prestando poca atención a los movi-
mientos del enemigo. Philipp de Hesse aprovechó la oportunidad para 
lanzar una descarga de artillería contra el fuerte de carros, causando 
pánico y daños inmediatos. Solo habían transcurrido quince minutos 
desde la notificación del plazo. Mientras Müntzer cabalgaba desespera-
do tratando de persuadir a las tropas para que se mantuvieran firmes y 
contraatacaran —y más tarde dos mineros capturados informaron de 
que los hombres de Mühlhausen y Nordhausen se mantuvieron fir-
mes—, la infantería y la caballería de Hesse y Braunschweig atravesaron 
el terreno ondulado de la cima de la colina para atacar a los rebeldes 
de Frankenhausen.27 Melanchthon describió al ejército campesino en 
pie, cantando un himno «como si estuvieran todos locos», sin intentar 
huir ni disparar sus armas, tras lo cual el ejército de los príncipes cargó. 

25 agbm, vol. 2, p. 897.
26 wa, Briefe, vol. 3, p. 508.
27 agbm, vol. 2, pp. 343-344.



301Thomas parará todas las balas con sus mangas

Pero incluso Melanchthon tuvo que admitir que el ataque se produjo 
sin previo aviso, que no hubo piedad y que «cinco mil hombres yacían 
muertos», una cifra que también propuso uno de los nobles que se 
unieron a la matanza.28

En cuestión de minutos, la «batalla» había terminado, el destino de 
la revolución de Turingia de 1525 estaba decidido, y con este la Refor-
ma radical de Thomas Müntzer. Enfrentados a una caballería, infante-
ría y batería de cañones bien armada y entrenada, los rebeldes fueron 
masacrados. De 8.000 hombres, unos 3.000 fueron abatidos en la cima 
de la colina. El resto se dio la vuelta y huyó para salvar la vida, algunos 
hacia el bosque del norte, pero la mayoría hacia la ciudad. En su huida, 
fueron perseguidos y acribillados. Corrieron por el barranco de Tiza 
Yerma o por uno adyacente que ahora se llama —por razones obvias— 
el «barranco sangriento» (Blutrinne). Algunos consiguieron resistirse en 
los barrancos e infligir heridas a sus perseguidores, pero resultó inútil. 
Los que llegaron vivos al pie de la colina se toparon con las tropas de 
Georg, que acabaron con ellos, persiguiéndolos por los campos, hasta 
la ciudad o a través de las salinas, abatiéndoles mientras corrían. Un 
pequeño número se rindió y tuvo la suerte de ser hecho prisionero.

Se calcula que ese día murieron entre 5.000 y 7.000 rebeldes —la ci-
fra es comprensiblemente aproximada, pero resulta sorprendentemente 
coherente con los distintos informes29—; otros 600 fueron hechos pri-
sioneros. La mitad de la población masculina adulta de Frankenhausen 
fue pasada a cuchillo. Una historia escrita en 1747, basada en los archi-
vos de Frankenhausen antes de que fueran destruidos en un incendio, 
sugería un total de 7.323 víctimas, una cifra muy precisa, pero no por 
ello fiable. Se sugiere que el ejército contrario solo sufrió seis bajas, una 
cifra sin duda subestimada, pero no necesariamente grosera, ya que los 
rebeldes apenas habían tenido tiempo de utilizar sus propias armas.30 
Para los nobles y sus tropas, el asunto fue tratado casi como un deporte: 
dos aristócratas menores enviados a la campaña por el príncipe Joachim 
von Brandeburg recibieron el encargo de su señor de traer a casa la oreja 

28 Tom Scott y Robert W. Scribner, The German Peasants’ War: A History in Documents, 
Nueva York, 1991.
29 Véase abkg vol. 2, p. 298; agbm, vol. 2, p. 305 y p. 319.
30 Véase Miller, Frankenhausen..., pp. 96-97.



302 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

de un campesino; en una carta, lamentaban que esto hubiera resultado 
poco práctico.31

Müntzer no fue uno de los asesinados. Sorprendentemente, tam-
poco fueron asesinados un buen número de su círculo más cercano: 
algunos de ellos, tras escapar al bosque, aparecieron en los años siguien-
tes como líderes del movimiento anabaptista. Müntzer consiguió bajar 
ileso del Hausberg y entró en Frankenhausen por la puerta noroeste de 
las murallas de la ciudad. En una posada cercana a la puerta, se refugió 
en un dormitorio del piso superior. Pero su huida duró poco. Un mer-
cenario que buscaba alojamiento para su señor descubrió a Müntzer 
y le preguntó qué hacía allí. La respuesta de Müntzer no convenció, 
por lo que fue registrado e identificado por la bolsa llena de cartas que 
llevaba siempre consigo. Las cartas eran las más recientes que había 
enviado y recibido, veintidós de las muchas que hemos citado a lo largo 
de este libro. Nos hablan de los pensamientos y la vida de Müntzer; 
irónicamente, contribuyeron directamente a su captura y muerte. Re-
velada su identidad, fue llevado a la sede de los príncipes. Su captor fue 
recompensado con 100 florines.

31 Thma, vol. 3, p. 241.



303

Deberíamos considerar cuidadosamente el destino de Thomas 
Müntzer, y todos aprender de él, que no debemos creer a aquellos que 

se jactan de la revelación divina... Y también deberíamos aprender 
cuán severamente castiga Dios la desobediencia contra las autoridades, 

pues Dios nos ordena honrar a las autoridades y obedecerlas.
Philipp Melanchthon (1525)

Era un espectáculo curioso: un predicador —magullado, sacudido, 
pero no roto— de pie ante tres de los nobles más poderosos de Ale-
mania central. El duque Georg quería saber por qué Müntzer había 
ejecutado a los tres rehenes. Müntzer, dirigiéndose al duque como «her-
mano», explicó que había sido una decisión de la comunidad, basada 
en la justicia divina. Indignado, Heinrich de Braunschweig reprochó a 
Müntzer su falta de respeto hacia el duque y quiso saber si creía que él 
mismo era ahora un príncipe. Philipp de Hesse, por su parte, entabló 
con Müntzer un breve debate teológico sobre la cuestión de la autori-
dad secular: Müntzer citó resueltamente el Antiguo Testamento al res-
pecto, Philipp prefirió atenerse a la interpretación luterana de Romanos 
13 en el Nuevo Testamento («Los poderes son ordenados por Dios»).1 

Tras esta extraordinaria conversación entre los cuatro hombres, 
Müntzer fue atado y enviado en un carro a Heldrungen como trofeo 
debido al conde Ernst. Georg se dirigió también hacia allí, mientras 
Philipp y Heinrich se ocupaban de acabar con la revuelta de Turingia. 

1 Johann Rühel en Martín Lutero, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo suce-
sivo, citado como «wa»), Briefe, vol. 3, p. 511.

Capítulo 13

Así castiga Dios la desobediencia.
Las secuelas de la derrota en Frankenhausen



304 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Sus actividades inmediatas incluyeron interrogatorios y ejecuciones en 
Frankenhausen, aunque tal vez sea indicativo de sus prioridades el he-
cho de que la mayoría de los salineros de la ciudad, que generaban unos 
sustanciosos ingresos fiscales para sus señores feudales, fueran perdona-
dos. Los mineros también fueron enviados a casa más que asesinados. 
A veces, las consideraciones económicas primaban sobre la injusticia.

A su llegada a Heldrungen, Müntzer fue encerrado en una torre de 
seguridad de la fortaleza; al día siguiente, 16 de mayo, comenzó su inte-
rrogatorio. Müntzer era plenamente consciente de que moriría en bre-
ve. Había intentado llevar la rebelión en Frankenhausen y Mühlhausen 
a una conclusión exitosa, y había fracasado en ello. Incluso con su firme 
creencia de que Dios intervendría de alguna manera en el proceso, sabía 
que esto no le salvaría la vida. Lo importante era salvar a sus partidarios 
—y a su familia— de las peores represalias de los tiranos impíos. Pero 
tuvo muy pocas oportunidades de hacerlo.

Para disgusto de Lutero, el interrogatorio se desarrolló en térmi-
nos políticos, no religiosos. Era de esperar que así fuera: las llamas de 
la rebelión podían haberse extinguido, pero los rescoldos aún ardían 
esparcidos por Turingia y Sajonia; en las mentes de los gobernantes 
de Alemania, la teología tenía en ese momento una importancia me-
nor. Al interrogatorio de Müntzer asistieron probablemente el duque 
Georg, junto con Ernst, un par de nobles vecinos de Ernst, un escriba 
para anotar todo y el torturador. El interrogatorio, que en realidad fue 
su juicio, se desarrolló en dos sesiones, como era habitual en aquella 
época: una primera en la que Müntzer confesó «libremente» una serie 
de cosas; y una segunda sesión en la que confesó «dolorosamente», es 
decir, bajo tortura, muy probablemente con la aplicación de tornillos 
aplastapulgares. Lutero se enfadó con razón por el procedimiento: real-
mente parecía un caos. Se formulan y responden una serie de preguntas 
al azar. Aunque se hicieron varias copias de la «confesión» de Müntzer 
y se imprimieron al menos seis versiones en forma de panfleto en las 
semanas siguientes, no parece haber habido ningún intento editorial de 
poner las cosas en orden.

Philipp de Hesse había elaborado con anterioridad una serie de pre-
guntas estándar para los prisioneros capturados durante la campaña:



305Así castiga Dios la desobediencia

Al prisionero se le debía preguntar de dónde venía, cuál era su oficio 
y empleo, por qué se había involucrado en esta rebelión contra nues-
tro querido señor, etc. Philipp [de Hesse], quién era su capitán, quién 
había iniciado la rebelión y la había extendido entre el pueblo, y que 
declarara sus intenciones y lo que habría hecho si las cosas hubieran 
salido como ellos querían.2

El hecho de que este tipo de información básica no parezca haber sido 
recabada de Müntzer sugiere que todo el mundo estaba ya muy fami-
liarizado con la vida pasada de su prisionero. Lo que era de interés más 
inmediato para sus captores eran los nombres de sus co-conspiradores 
y una lista de todos sus delitos, especialmente aquellos contra la Iglesia 
católica y los caballeros locales que se remontaban a meses y años atrás.3 
Hemos mencionado algunas de las respuestas de Müntzer en capítulos 
anteriores: suponiendo que la «confesión» tenga algún valor, muchas de 
sus propias declaraciones sobre los acontecimientos de su vida solo en-
tonces llegaron a la luz del día. Así, por ejemplo, su negación de haber 
iniciado de algún modo el levantamiento en el suroeste de Alemania; 
su confirmación de que había apoyado la propuesta de que los nobles 
tuvieran un número limitado de caballos; que en varias ocasiones se 
había peleado con Lutero; que había estado en la quema de la capilla de 
Mallerbach; etc. Su agria discusión con Ernst de Mansfeld en el verano 
de 1523 fue —obviamente— mencionada, al igual que el saqueo del 
castillo de Apel de Ebeleben, durante la expedición de Eichsfeld; esta 
mención, por lo demás arbitraria, de un acto criminal entre varias doce-
nas sugiere fuertemente que el agraviado caballero de Ebeleben estuvo 
presente en el interrogatorio. Müntzer también declaró que «el ayunta-
miento de Mühlhausen no apoyó voluntariamente a la Liga [Eterna], 
sino que permitió que lo hiciera el hombre común», proporcionando 
así al ayuntamiento una especie de atenuante. También se menciona en 
esta sección «voluntaria» de la confesión a otro predicador: «El maes-
tro Gangolf, capellán del hospital, [que] se había hecho cargo de un 

2 Citado en Günther Franz y Paul Kirn (eds.), Thomas Müntzer: Schriften und Briefe, 
Gütersloh, 1968, p. 543; Peter Matheson (trad. y ed.), The Collected Works of Thomas 
Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, citado como «Matheson»), p. 433.
3 Para todas las citas de la «confesión», Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtaus-
gabe (en lo sucesivo, citado como «Thma»; véase Bibliografía para más detalles), vol. 
3, pp. 266-272; Matheson, op. cit., pp. 433-8. 



306 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

destacamento en el que servían los habitantes de Heringen y Graus-
sen». No se conocen más detalles sobre este hombre. Solo sabemos que 
Gangolf también había sido entregado en cautiverio a Heldrungen; con 
toda probabilidad, fue uno de los cinco predicadores que fueron ejecu-
tados rápidamente en la fortaleza, para horror de algunos comentaristas 
luteranos.4 Otros dos predicadores locales fueron entregados a mujeres 
de Frankenhausen que, a cambio de la vida de sus propios maridos, los 
golpearon hasta la muerte con garrotes. (A todo esto, Lutero respondió 
plácidamente: «Sí, hay que lamentarlo. ¿Pero qué otra cosa se podía 
hacer? Es esencial que el pueblo esté asustado y acobardado... de lo 
contrario Satanás hará cosas mucho peores... Quien tome la espada, 
morirá por la espada»).5

Quince cargos fueron «libremente» confesados por Müntzer; otros 
doce fueron confesados bajo tortura. Bajo esta última, se mencionaron 
muchos más nombres, los de co-conspiradores en Allstedt, Mühlhausen, 
incluso en Halle y Zwickau. De interés inmediato para sus anfitriones 
fue la confesión de que «si hubiera tomado el castillo de Heldrungen, 
como él y sus partidarios pretendían, entonces le habría cortado la ca-
beza al conde Ernst, como había dicho a menudo». Esta fue ampliada: 
«Habría provocado la rebelión para que el cristianismo hiciera a todos 
los hombres iguales y para que los príncipes y nobles que no quisie-
ran apoyar el Evangelio fueran expulsados y ejecutados». En un tono 
similar, Müntzer dijo supuestamente que «tomaría el control de toda 
la tierra en 10 millas a la redonda de Mühlhausen, y la tierra [pertene-
ciente a] Hesse, y trataría con los príncipes y nobles como se indica más 
arriba». Las «millas» a las que se hace referencia son las millas medieva-
les alemanas, diez de las cuales equivalen a unos setenta y cuatro kiló-
metros. Y luego hubo otra confesión que era justo lo que sus captores 
querían oír, sobre los partidarios de Müntzer en Allstedt:

Los artículos que proponían y ponían en vigor eran: «omnia sunt com-
munia» [todas las cosas deben tenerse en común] y los bienes deben 
repartirse entre todos según sus necesidades, según lo exija la ocasión. 
Cualquier príncipe, conde o noble que no quisiera hacerlo, una vez 
recordado, debería ser decapitado o ahorcado.

4 Véase Johann Rühel en wa, Briefe, vol. 3, pp. 504-507.
5 wa, Briefe, vol. 3, p. 507.



307Así castiga Dios la desobediencia

En este punto hay que ser prudentes. Tanto la confesión de Müntzer 
como su posterior «retractación» fueron escritas y publicadas por quie-
nes ahora tenían pleno control de los acontecimientos. Además, como 
sabemos, cualquier confesión hecha bajo tortura o amenaza de tortura 
carece totalmente de sentido y lo más probable es que solo sirva para 
confirmar los prejuicios de los interrogadores. Con la probable excep-
ción de las confesiones en las que se mencionan nombres concretos, 
no hay ninguna garantía de que las palabras atribuidas a Müntzer fueran 
realmente suyas. Este es particularmente el caso de la frase «omnia sunt 
communia», tan citada por radicales y conservadores en los siglos pos-
teriores. No hay absolutamente nada en ninguno de los artículos de 
Turingia o Mühlhausen, o en cualquier cosa que Müntzer escribiera, 
incluso en las últimas horas de su desafío en Frankenhausen, que mar-
que esta aspiración como suya. Aunque arremetió contra la usura y 
la opresión del campesinado, en ninguna parte insinuó alguna forma 
de comunismo primitivo. Simplemente no figuraba en su visión del 
futuro; de hecho, nunca escribió sobre el futuro en absoluto. Cortar 
cabezas, sí; igualar a todos en rango, decididamente; propiedad común 
de todos los bienes, probablemente, pero nunca se mencionó específi-
camente. El principio de la propiedad común no era nuevo; había sido 
promovido por muchos movimientos anteriores, desde los primeros 
cristianos (véase Hechos 2:44), pasando por los humanistas, e incluso 
por Zwinglio, que escribió con aprobación sobre la posesión comu-
nal en un panfleto fechado en 1522. Pero lo más inquietante para los 
interrogadores fue el hecho de que los insurgentes habían estado muy 
recientemente en condiciones de poner en práctica el principio. No die-
ron a Müntzer ninguna oportunidad de aclarar su propia interpretación 
al respecto; su objetivo era simplemente confirmar sus peores sospechas.

Los veintisiete puntos grabados de la confesión constituyen una ex-
traña amalgama de irrelevancias, falsedades y medias verdades, junto 
con descripciones en miniatura precisas de la doctrina y la práctica de 
Müntzer. Es difícil saber exactamente cómo clasificar el documento, 
lo que es una razón más que suficiente para ser muy circunspecto al 
respecto. Se debe evitar cualquier tentación de construir grandes teorías 
fuera de contexto.



308 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Lo mismo —cien veces más— debe decirse de la «retractación» de 
Müntzer,6 fechada el día siguiente, 17 de mayo. El primer objetivo de 
este documento debe haber sido mostrar al mundo que Müntzer estaba 
equivocado y que ahora se daba cuenta de que estaba equivocado, y que 
por lo tanto todos los rebeldes estaban equivocados:

Las declaraciones que siguen fueron hechas por Thomas Müntzer, vo-
luntariamente y tras la debida contemplación de su propia concien-
cia... y pidió [a los presentes] que se las recordaran por si las olvidaba, 
para poder repetirlas delante de todos antes de morir y afirmarlas con 
sus propios labios.

En primer lugar, con respecto de la nobleza, a la que siempre se 
debe ser obediente y prestar el debido servicio, había predicado todo lo 
contrario en un lenguaje inmoderado, y su audiencia y los súbditos 
de los señores escucharon inmoderadamente, y luego se involucró 
con ellos en una sedición escandalosa y gratuita y en la rebelión y la 
desobediencia…

En segundo lugar, había predicado muchas clases de creencias, lo-
curas y errores sobre el sacramento más venerado del santo y divino 
cuerpo de Cristo, y también había predicado rebelde y sediciosamente 
contra el orden de la Iglesia cristiana común, ahora quiere... ceder pa-
cíficamente a todo y... encontrarse con la muerte como quien está total 
y verdaderamente confirmado en ella.

Esta «retractación» sigue siendo una curiosidad bastante mezquina. In-
cluso sugerir que Müntzer, un hombre de probada determinación, ahora 
seguro de su inminente martirio, cediera repentinamente a los tiranos y 
a la Iglesia que había despreciado durante la mayor parte de su carrera, 
y abandonara toda su teología, la principal fuente de su propia relación 
personal con Dios, poco antes de encontrarse con su Dios, es impensable.

Del cautiverio de Müntzer surgió también otro documento, una carta 
dirigida a los «queridos hermanos» en Mühlhausen, escrita el mismo día 
de la «retractación». Estaba firmada en nombre de Müntzer, pero la pro-
pia carta explica que había sido escrita por Christoph Laue, secretario del 
conde Ernst. Las manos de Müntzer ya no eran capaces de sostener una 
pluma después de que le retorcieran los pulgares.7 El objetivo principal de 

6 Thma, vol. 3, pp. 273-274; Matheson, op. cit., pp. 439-440.
7 Thma, vol. 2, pp. 491-504; Matheson, op. cit., pp. 160-161.



309Así castiga Dios la desobediencia

la carta era disuadir a todos los habitantes de Mühlhausen de emprender 
cualquier aventura desesperada contra los ejércitos victoriosos del prínci-
pe. (Los sucesos de Allstedt a mediados de junio, cuando tres «exaltados» 
volvieron a provocar la rebelión, demostraron que esto era necesario. Re-
sultaron ser tres predicadores de los pueblos vecinos que perpetuaban la 
doctrina de Müntzer, «especialmente entre las mujeres».8 Ya a finales de 
ese mes estaba claro que algunas personas de Allstedt no se habían aco-
bardado por la catastrófica derrota del campesinado).9

Müntzer comienza su carta instando a la gente de Mühlhausen a no 
desanimarse por su inminente muerte; luego continúa:

Queridos hermanos, es muy necesario que no recibáis una paliza como 
la de los hombres de Frankenhausen... Presentaos ante la clara, constante 
y divina justicia, para que no os suceda nada semejante… Para que voso-
tros, inocentes, no os veáis en las mismas dificultades que los de Franken-
hausen, evitad desde ahora toda reunión y rebelión, y pedid clemencia a 
los príncipes... para que no se derrame más sangre inocente.

Müntzer debe haber previsto que Pfeiffer u otros intentaran una última 
resistencia contra Philipp o Georg y prolongaran así la agonía de la de-
rrota. Como tal, la carta tenía mucho sentido; y —sí— también servía 
a los intereses de los príncipes, que deseaban someter Mühlhausen lo 
antes posible. Pero hay otra capa de significado aquí: Müntzer sugiere 
que la causa del desastre radica en el hecho de que los habitantes de 
Mühlhausen y Frankenhausen:

No me entendieron correctamente y solo consideraron su propio be-
neficio y así destruyeron la verdad de Dios… [Los de Frankenhausen] 
buscaron más su propio beneficio que impartir justicia al pueblo cris-
tiano... No enfurezcáis más a las autoridades, como muchos han hecho 
para su propio beneficio.

Se trata de una carta fascinante por varias razones. En primer lugar, no 
tiene nada en común con la llamada «retractación» que, supuestamen-
te, acababa de proporcionar. No hay nada en ella que niegue ninguna 
de sus creencias sobre el «temor de Dios» o el sufrimiento espiritual.

8 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bauer-
nkrieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso Aalen 1964), vol. 2, pp. 478 y 
479 (en lo sucesivo, citado como «agbm»).
9 agbm, vol. 2, pp. 278-279 y p. 305.



310 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Al contrario, el tono de la carta confirma esas creencias. En segundo lu-
gar, afirma que la rebelión fracasó porque los habitantes de Mühlhausen 
y Frankenhausen no fueron lo suficientemente lejos: aspiraban a alguna 
forma de democracia, a la igualdad ante la ley, a todas las cosas materiales 
enumeradas en los diversos «Artículos», pero no habían apuntado más 
alto. Mientras que los rebeldes consideraban el levantamiento como el 
medio para lograr reformas socioeconómicas e introducir alguna forma 
de democracia en Turingia, Müntzer lo consideraba solo el primer paso 
en la necesaria limpieza del mundo para preparar el reino de Dios. Por 
lo tanto, detener la revolución en el punto en que aparentemente se 
había obtenido una ventaja material o política era, de hecho, derribar 
una barrera a la verdadera fe solo para erigir otra. Si esta carta era un 
reflejo exacto de los pensamientos de Müntzer sobre la derrota, en-
tonces interpretó el resultado de la batalla de una manera totalmente 
lógica. Pero en cualquier caso, la carta no justificaba la victoria de los 
príncipes. Después del trauma de la masacre, habría sido sorprendente 
encontrar a Müntzer viendo el potencial de revuelta bajo la misma luz 
que antes. Lo que sí encontramos es una convicción que siempre se 
había expresado en sus argumentos: que Dios también castigaba a la 
gente común cuando anteponían las ganancias materiales a los obje-
tivos espirituales. En su carta abierta a «los hermanos en Stolberg», de 
julio de 1523, Müntzer había aconsejado contra las acciones demasiado 
apresuradas y la creencia errónea de que el sufrimiento espiritual podría 
evitarse de alguna manera —«porque la paga y la recompensa de los 
perezosos elegidos es igual a la de los condenados, Lucas 12»—.10 Dos 
años después, es el mismo mensaje. Por último, la carta demuestra el 
liderazgo de Müntzer: la rebelión había terminado, por lo que debían 
hacerse todos los esfuerzos —tanto por parte de los príncipes como de 
la gente común— para evitar más derramamiento de sangre. 

Sin embargo, hay muchas dudas sobre si la carta llegó a entregarse 
en Mühlhausen; ninguno de los archivos de la ciudad la menciona. Tal 
vez los acontecimientos le tomaron la delantera. 

Johann Rühel, consejero de Albrecht de Mansfeld (y pariente le-
jano de Lutero), informó a Wittenberg del curso del interrogatorio 
de Müntzer. A Lutero y Melancthon les preocupaba que los católicos 

10 Thma, vol. 2, p. 177; Matheson, op. cit., pp. 60-64.



311Así castiga Dios la desobediencia

tuvieran acceso ilimitado a Müntzer; Melanchthon se quejó de que no 
le preguntaran «sobre sus revelaciones, o qué le había movido a iniciar 
tales problemas. También fue imprudente, ya que se enorgullecía de 
su revelación divina, que no le preguntaran si la había inventado o si 
el Diablo lo había seducido con visiones. Habría sido útil saberlo».11 
Las preocupaciones ligeramente ingenuas de Melanchthon revelan un 
enfoque del problema de Müntzer totalmente diferente al del duque 
Georg. Lutero ya había dicho bastante sobre la desobediencia alborota-
dora; pero ahora los luteranos querían establecer la conexión entre las 
doctrinas de Müntzer y su desobediencia. Ninguno de los documentos 
que surgieron de Heldrungen fue de ayuda.

El conde Ernst de Mansfeld tomó a Müntzer como botín de bata-
lla, mientras que el duque Georg obtuvo la recompensa más útil de la 
enorme sanción económica que impuso a Frankenhausen, estimada en 
300.000 florines, una suma considerable más que suficiente para pagar 
a sus mercenarios por sus servicios durante la campaña. Los príncipes 
se dirigieron ahora a Mühlhausen, donde aún quedaban por apagar 
los últimos rescoldos de la revuelta. Partieron de Frankenhausen el 19 
de mayo y se detuvieron en la aldea de Schlotheim, donde recogieron 
a Müntzer, que había llegado custodiado desde Heldrungen; el duque 
Georg deseaba tener cerca a su principal rebelde. A lo largo del camino, 
el ejército arrasó y saqueó todo lo que quedaba por arrasar y saquear. 
(El desafortunado Apel von Ebeleben escribió al duque Georg el 19 de 
mayo, quejándose de que un oficial superior del ejército de Philipp —
en una divertida repetición de las depredaciones del ejército rebelde a 
principios de abril— había «abierto hoy la bóveda de [mi] iglesia y saca-
do plata por valor de 3.000 florines... y se ha llevado algunas custodias, 
el gran crucifijo, cálices y otras joyas»; y, para colmo de males, el «oficial 
de saqueos» del ejército —Beutemeister, un cargo análogo al de «jefe 
de bomberos»— se había negado a indemnizar a Apel y a su vecino y 
víctima, Hans von Berlepsch, por los daños sufridos.12 Al día siguiente, 
Berlepsch decidió tomar cartas en el asunto y emprendió una incur-
sión nocturna para recuperar el ganado robado, como se ha descrito 

11 Melanchthon, en Ludwig Fischer (ed.), Die Lutherischen Pamphlete gegen Thomas 
Müntzer, Tubinga, 1976, p. 41.
12 agbm, vol. 2, pp. 334-335.



312 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

anteriormente. Así es la comedia y la tragedia de la guerra). Tras des-
cansar un par de días en Schlotheim, el ejército se trasladó a acampar a 
las afueras de Mühlhausen, en Görmar, donde, solo tres semanas antes, 
los rebeldes de Mühlhausen se habían reunido esperanzados. Allí, a 
Georg y Philipp se les unió el nuevo elector sajón, Johann; sus ejércitos 
combinados contaban con unos 4.000 soldados de caballería y 8.000 
de infantería. Estaba claro que iban en serio.

Pero antes de que Mühlhausen pudiera ser tomada y castigada, ha-
bía que negociar un pequeño tecnicismo legal. Mühlhausen era una 
Ciudad Libre Imperial, responsable solo ante el Emperador. Tomarla 
por la fuerza armada sería descortés. Por suerte, tales sutilezas legales 
no figuraban entre las prioridades de los nobles y, en cualquier caso, el 
nuevo elector imperial, Johann de Sajonia, estaba por la labor y dio el 
visto bueno. El Consejo Eterno de la ciudad ya se había dado cuenta 
de que se encontraba en una situación muy delicada; había escrito car-
tas a otras ciudades, pidiéndoles que intercedieran ante los príncipes 
y duques para que se mostrara algo de clemencia. Nürnberg accedió, 
pero Erfurt —repitiendo su obstrucción con la carta de Müntzer de 
principios de mes— declaró que el Consejo Eterno no tenía autoridad 
y se negó a hacer nada por el estilo. En cualquier caso, todo habría sido 
demasiado tarde. Una vez llegados los ejércitos nobiliarios, se envió a la 
ciudad una lista de exigencias; el ayuntamiento no tuvo más remedio 
que acceder a ellas.

Entretanto, Heinrich Pfeiffer también había visto el rumbo que to-
maban las cosas. Durante la noche del 22 al 23 de mayo, él y un gran 
número de tropas rebeldes que se habían quedado en Mühlhausen es-
caparon hacia el sur. Su intención era probablemente unirse a los restos 
del ejército campesino de Franconia, que permaneció en acción alrede-
dor de Würzburg contra las tropas de la Liga Suaba, hasta su derrota a 
mediados de junio. En su confesión, Pfeiffer declaró:

Deseaba ir a Basilea con el maestro de escuela. Si en el camino hubiera 
podido unirse al ejército de campesinos en Franconia, lo habría he-
cho... Cuando se le preguntó cuáles habían sido sus intenciones y las de 
Müntzer, [dijo que] después de la destrucción de toda autoridad quería 
hacer una Reforma Cristiana.13

13 agbm, vol. 2, p. 383.



313Así castiga Dios la desobediencia

Este «maestro de escuela» era Hans Denck, que había estado enseñan-
do en Mühlhausen por invitación de Müntzer y Pfeiffer. Pero Pfeiffer 
no llegó lejos: fue capturado en Eisenach junto con entre cincuenta y 
cien hombres y llevado de vuelta a Mühlhausen. Cuando las tropas de 
los príncipes entraron en la ciudad el 25 de mayo, cincuenta rebeldes 
fueron ejecutados, probablemente los hombres que habían sido captu-
rados junto con Pfeiffer.

(Como ilustración del aspecto comercial del castigo, los archivos 
contienen una factura emitida por las autoridades de Eisenach, en 
la que se detallan los gastos de alojamiento, alimentación y agua de 
estos prisioneros. Estos incluían: 12 groses por dos juegos de cadenas 
para asegurar a Pfeiffer y sus hombres tras su captura; 2 groses por las 
luces utilizadas cuando se torturaba a los sospechosos; 21 groses por 
las cuerdas para atar a los prisioneros; 20 groses por la cerveza; 1 gros 
por tres jarras de madera de las que bebían agua los prisioneros; y 1 
gros por el vino que se le dio a un prisionero cuando fue ejecutado.14 
Algo más truculenta era la factura del verdugo oficial del Margrave 
de Brandemburgo, durante la represión de la rebelión en Franconia: 
reclamaba un florín por cada decapitación, y medio florín por asuntos 
menores como sacar ojos y cortar dedos. El total de su factura ascen-
dió a 118 florines y medio).15

El 25 de mayo, el ayuntamiento de Mühlhausen se rindió. Se en-
tregaron las llaves de la ciudad. Se aceptaron todas las condiciones im-
puestas por Georg y Philipp: demolición de las murallas y entrega de 
todas las armas; imposición de una pena de 80.000 florines, de los 
que una octava parte debía pagarse inmediatamente; petición formal 
de clemencia y juramento de obediencia de toda la población; des-
tierro de la ciudad, junto con sus familias, de todos los sospechosos 
de rebelión que evitaron ser ejecutados; restablecimiento del antiguo 
ayuntamiento, encabezado por los dos alcaldes que habían huido a 
Salza en septiembre de 1524; y revocación de todas las decisiones del 
Consejo Eterno.16 Todos los que habían sufrido pérdidas a causa del 

14 agbm, vol. 1, parte 2, p. 385.
15 Tom Scott y Robert W. Scribner, The German Peasants’ War: A History in Documents, 
Nueva York, 1991, p. 301.
16 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, dos 
volúmenes, Leipzig 1905/1917 (reimpreso en Colonia/ Viena 1985), vol. 2, pp. 248-253.



314 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

levantamiento —principalmente la nobleza y la Iglesia— debían ser 
compensados en su totalidad. Y a tales personas no había que empujar-
les mucho: durante meses y años, desde el noble más pobre hasta el más 
alto arzobispo eclesiástico presentaron reclamaciones.17 Los príncipes 
sajones impusieron multas a prácticamente todas las ciudades, pueblos 
y aldeas de sus territorios, a razón de unos 5 florines por hogar. El du-
que Georg fue, en este sentido, más insistente y rapaz que sus primos 
luteranos; algunos de los nobles de menor rango vieron, no sin razón, la 
probable ruina financiera de su campesinado y la consiguiente pérdida 
de sus propios ingresos. Y se vieron suplicando clemencia a los prínci-
pes.18 Finalmente, los príncipes de Sajonia y Hesse redactaron acuerdos 
formales, turnándose para «proteger» Mühlhausen (a un coste para la 
ciudad de 300 florines anuales, «a perpetuidad»), al tiempo que adop-
taban otras medidas destinadas a racionalizar la respuesta de la nobleza 
ante cualquier rebelión futura.19

El 28 de mayo, en un último acto simbólico de retribución, se rein-
trodujo la misa en latín en las iglesias.

El 27 de mayo, los líderes de la rebelión encontraron su fin. Müntzer 
podría haber sido ejecutado en Heldrungen, pero eso no habría sido sufi-
ciente; el duque Georg exigió que Müntzer y Pfeiffer fueran ejecutados 
delante de aquellos a los que habían descarriado. A las afueras de la 
puerta este de Mühlhausen, en una zona abierta llamada «Rieseninger 
Berg», ambos fueron decapitados a espada.

Se dice que Müntzer utilizó sus últimas palabras no para hacer una 
confesión completa, como era tradicional, sino para advertir a los prínci-
pes que no castigaran más a los pobres y que tuvieran en cuenta el Libro 
de los Reyes bíblico, en el que se explicaba cómo debían actuar los gober-
nantes piadosos. Este discurso final suena bastante plausible: aunque solo 
fue relatado por Melanchthon, lo que normalmente nos prevendría, no 
habría tenido ninguna razón para dar este giro particular a los hechos.20

17 Véase, por ejemplo, agbm, vol. 2, pp. 512-528.
18 Véase M. Straube, «Über Folgen der Niederlage im thüringischen Bauernkrieg» en 
G. Vogler (ed.), Bauernkrieg zwischen Harz und Thüringer Wald, Stuttgart, 2008.
19 Scott y Scribner, Documents..., p. 169 (doc. 62).
20 Véase Melanchthon, Die Historie Thome Muntzers, en Fischer, Die Lutherischen Pam-
phlete, p. 41. Agradezco a Peter Matheson su sugerencia de que la referencia puede ser 
Reyes, capítulos 22 y 23.



315Así castiga Dios la desobediencia

El duque Georg de Sajonia, pintado por Lucas Cranach, c. 1534.
Bayerische Statsgemäldesammlungen (CC BY-SA 4.0)

Otros veintiséis rebeldes fueron ejecutados al mismo tiempo. Las ca-
bezas de Pfeiffer y Müntzer fueron clavadas en estacas y colocadas en 
lugares prominentes de la ciudad, mientras que sus cuerpos fueron ex-
puestos para disuadir a los transeúntes de cometer actos de desobedien-
cia. Varias semanas más tarde, el verdugo de la ciudad cobró 6 groses 
por volver a colocar el cuerpo de Müntzer en posición vertical para 
que se viera mejor.21 Este pequeño acto de venganza resultó contra-
producente. Parece que los lugares donde se expusieron las cabezas y 
los cuerpos se convirtieron en lugares de peregrinación popular, si bien 

21 Véase Thma, vol. 3, p. 263.



316 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

clandestina. En 1531, Lutero se quejó de que la gente había llegado a 
abrir un sendero para acudir a presentar sus respetos a Müntzer «como 
a un santo».22

El duque Georg aprovechó la oportunidad que le brindaba la su-
misión de Mühlhausen para registrar la casa en la que Müntzer había 
vivido con Ottilie y su familia. En su confesión, Müntzer había men-
cionado que allí guardaba un saco lleno de cartas para él. Georg quería 
verlas. Todos los documentos encontrados en la casa fueron confiscados 
y, junto con los de Müntzer en Frankenhausen, enviados de regreso 
a Dresde o a la residencia de Philipp en Kassel (y luego a Marburgo, 
donde están ahora).

Ottilie seguía en casa y estaba embarazada. Müntzer, en su última 
carta al ayuntamiento, había pedido expresamente que se le entregaran 
todas sus posesiones (libros y ropa) y que no fuera castigada. También 
pidió que se le diera «un buen consejo», pero si se le dio alguno —y pa-
rece poco probable que ella estuviera nunca en lo más alto de la lista de 
prioridades de nadie— no le sirvió de nada.23 Se presentó ante Georg 
en la posada Swan, donde él se alojaba, y le pidió permiso para recoger 
sus pertenencias. Georg accedió en principio, pero también ordenó al 
ayuntamiento que se asegurara de que Ottilie no saliera de la ciudad. 
En cualquier caso, no recibió sus posesiones. A pesar de la orden de 
Georg, Ottilie consiguió luego llegar a Nordhausen, donde permaneció 
hasta principios de julio. Un capitán de las fuerzas ducales, al pare-
cer pariente de Ottilie, hizo gestiones en su nombre ante el consejo 
de Mühlhausen. Aceptaron que volviera y recuperara lo que era suyo. 
Volvió una vez más; y una vez más, se le impidió recoger nada. Ante 
la perplejidad del ayuntamiento, se marchó a Erfurt a casa de unos 
amigos, antes de regresar de nuevo a Mühlhausen. Desesperada, el 19 
de agosto escribe una carta a Georg, rogándole que le permita acceder a 
sus posesiones, ya que se encuentra «en una terrible miseria y pobreza» 
y se ha quedado sin dinero.24 La carta no está escrita por ella, sino por el 
secretario de la corte de Mühlhausen, que probablemente le dio conse-
jos expertos sobre cómo dirigirse al duque, pero su desdicha se percibe 

22 wa, Tischreden…, vol. 1, p. 38.
23 Thma, vol. 2, p. 502; Matheson, op. cit., pp. 160-161.
24 Thma, vol. 2, pp. 504-505; Matheson, op. cit., pp. 459-460.



317Así castiga Dios la desobediencia

claramente en cada palabra. La única reacción del muy cristiano duque, 
a principios de septiembre, fue una instrucción de que se la vigilara de 
cerca, repitiendo que no se le permitiera salir de Mühlhausen, y que se 
le avisara cuando Ottilie diera a luz.25

Lutero tenía algo que añadir a estos informes sobre la desesperada 
situación de Ottilie, sugiriendo que uno de los oficiales del ejército 
de ocupación en Mühlhausen se había insinuado a «la pobre esposa 
de Thomas Müntzer, ahora viuda y embarazada». Dicho en su favor, 
Lutero se sintió indignado por este acto «bestial» y lo condenó enérgi-
camente, afirmando que era el tipo de cosas que no esperaba que hiciera 
la nobleza triunfante, viéndose en una posición curiosamente confusa. 
El informe no es en absoluto inverosímil, pero no puede verificarse.26

No se sabe nada más de Ottilie. Es casi seguro que nunca se le per-
mitió recuperar ninguna de sus pertenencias. En la carta que escribió a 
Georg, señaló que este le había aconsejado que volviera a un convento 
(resultó ser el único consejo que recibió); dijo que se conformaría con 
hacerlo, si se podía arreglar. Tal vez lo hizo. En ninguna parte de esta 
deprimente saga se menciona a su hijo, que para entonces tendría un 
año. Es posible que entretanto hubiera muerto. Y en ninguna parte se 
menciona el nacimiento del segundo hijo. Como tantas otras mujeres 
en la historia, Ottilie y sus hijos se esfuman como el humo.

25 agbm, vol. 2, p. 666.
26 wa, vol. 18, p. 400.





319

En las aldeas y ciudades hay muchos predicadores rebeldes 
y violentos, de los que se dice que incitan al pueblo llano a 

la revuelta, a la deslealtad y dan malas orientaciones y los 
engañan, y se dice que algunos malvados que habían estado 

en Frankenhausen y otros lugares en la última revuelta y que 
habían escapado se han establecido ahora en las aldeas.

Philipp de Hesse (1525)

En diciembre de 1527, el predicador radical Hans Römer tenía un 
plan. Reuniría un pequeño grupo de seguidores y juntos entrarían en 
la ciudad de Erfurt en Año Nuevo. Allí Römer predicaría públicamente 
y «cuatro de sus hermanos prenderían fuego a cuatro presbiterios en el 
Petersberg, y luego otros dos impedirían que se cerraran las puertas de 
la ciudad». Se produciría un motín contra los sacerdotes y «la gente que 
se había reunido fuera de la ciudad entraría corriendo y mataría a golpes 
a cualquiera de la ciudad que no compartiera su fe, y así tomarían po-
sesión de la ciudad».1 En el acto, solo dos camaradas se reunieron para 
la aniquilación de Erfurt. Astutamente, Römer también había trazado 
planes de huida: a los conspiradores se les dijo que «llevaran un buen 
par de zapatos y medio florín en un monedero... por si la conquista de 
la ciudad no tenía éxito y tenían que abandonar la zona».2 Era un plan 
que tenía pocas posibilidades de éxito: a mediados de diciembre, las 

1 Tom Scott y Robert W. Scribner, The German Peasants’ War: A History in Documents, 
Nueva York, 1991, p. 329 (doc. 161a); también Paul Wappler, Die Täuferbewegung in 
Thüringen von 1526- 1584, Jena, 1913, pp. 363-364.
2 Wappler, Täuferbewegung..., p. 364.

Capítulo 14

Predicadores rebeldes y violentos.
Los primeros anabaptistas



320 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

autoridades ya habían informado con bastante detalle al duque Georg 
de que Römer estaba en la ciudad: «Tiene el pelo rizado y una cicatriz 
circular sobre el ojo derecho, y lleva un abrigo gris»; se sospechaba que 
uno de sus acompañantes era de Mühlhausen.3

Ese mismo mes, unos dos años y medio después de la muerte de 
Thomas Müntzer, un grupo de anabaptistas fue arrestado en Salza. Du-
rante su interrogatorio expresaron la opinión de que «Müntzer y Pfei-
ffer eran verdaderos maestros y habían sido asesinados injustamente. Y 
todos los que habían vuelto a recibir el signo del bautismo debían espe-
rar en las colinas, pues lloverían langostas y el mundo no duraría más de 
once meses».4 Diez años más tarde, en 1537, un anabaptista de Turin-
gia, Jakob Storger, confesó que «la enseñanza de Müntzer era correcta, 
y él lo seguía en lo que se refería a la palabra interior», mientras que su 
camarada Hans Hentrock «valoraba mucho la enseñanza de Müntzer y 
la consideraba correcta, aunque desaprobaba el levantamiento».5 Una 
mujer del mismo grupo, cuando le preguntaron desde cuándo era ana-
baptista, respondió: «Desde que Müntzer y Pfeiffer predicaban».6

Puede que Thomas Müntzer hubiera muerto, pero de los archivos se 
desprende que su nombre y su espíritu perduraron en Alemania central. 
Los casos mencionados anteriormente son de personas descritas como 
«anabaptistas», y en cada caso se indicó una conexión directa o indirec-
ta entre ellos y Müntzer. En términos generales, los anabaptistas recha-
zaban la idea de que los niños fueran bautizados en la pila bautismal y 
de que los padrinos pudieran actuar de algún modo como garantes. En 
su lugar, los fieles debían recibir el bautismo solo cuando tuvieran edad 
suficiente para entender lo que significaba. Pero no todos los etiqueta-
dos como «anabaptistas» estaban muy preocupados por el sacramento 
del bautismo, ni había unanimidad de doctrina entre los que sí lo es-
taban. Un rasgo más generalizado y común a todas estas personas era 
su decidida oposición a las religiones de Roma, Wittenberg y Zúrich. 

3 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, 
dos volúmenes, Leipzig 1905/1917 (reimpreso en Colonia / Viena, 1985), vol. 2, pp. 
839-840.
4 Scott y Scribner, Documents..., pp. 328-329 (doc. 161a).
5 Wappler, Täuferbewegung..., pp. 429-430.
6 Wappler, Täuferbewegung..., p. 432.



321Predicadores rebeldes y violentos

Deseosos de reformar los caminos del mundo y permitir que el espíritu 
de Dios gobernara la vida material, rechazaron Roma; al descubrir que 
Lutero y Zwinglio hacían concesiones a la autoridad mundana y pro-
movían una solución académica a los problemas bíblicos, se volvieron 
hacia el «espíritu interior» y adoptaron un enfoque más independiente 
de las cuestiones sociales. Con ello se ganaron el odio eterno de los 
reformadores de la corriente dominante, que —hay que decirlo— no 
tenían especial interés en diferenciar entre las diversas tendencias doc-
trinales dentro de la oposición, describiéndolas indistintamente como 
«entusiastas» (Schwärmer) o «baptistas» (Täufer). Había anabaptistas 
pacíficos y otros que estaban más dispuestos a la violencia, incluidos pe-
queños grupos que en la década de 1530 se especializaron en incendios 
provocados.7 Muchos simplemente intentaban superar el trauma de la 
Guerra de los Campesinos y su efecto en sus vidas espirituales y mate-
riales. Otro rasgo significativo común a todos los tipos de anabaptismo 
era la «comunidad cerrada», una congregación de creyentes, a menudo 
formada solo por familiares y amigos íntimos, que existía al margen de 
las iglesias institucionales. Predominantemente —aunque no de forma 
exclusiva— procedían de las clases bajas. 

El rechazo de los anabaptistas al bautismo de niños constituía una 
acción ilegal grave. El bautismo significaba la entrada de los creyentes 
en la fe y su aceptación de por vida de la autoridad de las iglesias es-
tablecidas; cualquier rechazo de esta autoridad era necesariamente un 
rechazo de la más alta autoridad imaginable. Por eso los anabaptistas 
fueron perseguidos sin piedad. A los ojos de zwinglianos, luteranos y 
católicos, así como de las autoridades seculares, eran criminales. En 
1541, Lutero comentó la recomendación de Melanchthon de castigar 
a los anabaptistas dirigentes o impenitentes (no siempre con la muerte, 
aunque con frecuencia sí era el caso): «Esto me complace», escribió 
Lutero, «aunque pueda parecer cruel castigar con la espada, es aún más 
cruel que [los anabaptistas] condenen el ministerio de las Escrituras y 
no enseñen ciertas cosas, y supriman la verdadera doctrina, y además 
quieran destruir el gobierno secular».8 El bautismo infantil no era un 

7 Wappler, Täuferbewegung..., pp. 155-157.
8 Véase Karl G. Bretschneider (ed.), Corpus Reformatorum, Halle, 1834, Series I, vol. 
4, pp. 737-740.



322 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

asunto de arcano debate religioso; era un asunto de suma importancia 
sociopolítica.

Debido a las condiciones en las que el anabaptismo vino al mun-
do, el movimiento estaba necesariamente desorganizado y desunido. 
Tras las derrotas de los campesinos y los radicales urbanos en 1525, 
la disidencia pasó a la clandestinidad, y las autoridades de las zonas 
reformadas aplicaron resueltamente la doctrina de Lutero sobre la 
obediencia civil:

La libertad cristiana no consiste en la supresión de rentas, intereses, de-
rechos, diezmos, impuestos, servicios u otras cargas externas semejan-
tes, sino que es solo una cosa interior y espiritual... Todos los súbditos 
están obligados a obedecer a sus autoridades en tales negocios, asuntos 
y mandatos temporales... Todo verdadero cristiano debe soportar la 
injusticia, pero no debe cometer injusticia.9

Estas fueron las sabias y ponderadas palabras del margrave luterano 
de Brandeburgo, Georg «el Piadoso», cuyo verdugo, como señalamos 
en un capítulo anterior, se había dedicado a decapitar y mutilar a esos 
mismos «verdaderos cristianos».

Los anabaptistas fueron con frecuencia arrestados, torturados y eje-
cutados en formas diversas y crueles. Se calcula que, a lo largo del si-
glo, unos 5.000 radicales de Europa central fueron ejecutados por su 
fe anabaptista.10 La impresión de textos anabaptistas estaba plagada de 
peligros y pocos han sobrevivido. Se celebraron congresos y debates 
entre diversos grupos de pensamiento afín —sobre todo en la ciudad 
morava de Nikolsburg (actual Mikulov, al sur de Brno), bajo la protec-
ción de una nobleza local tolerante (y al parecer rebautizada)—, pero 
estos intercambios de ideas fueron escasos. Estas condiciones opresivas 
no favorecieron la uniformidad de doctrina. Pero fue precisamente esta 
falta de formalización la que ayudó al movimiento radical a sobrevivir, 
organizándose en pequeñas comunidades de confianza, cada una con 
sus interpretaciones subjetivas e individuales de la Biblia o de los acon-
tecimientos actuales.

9 Scott y Scribner, Documents..., p. 331 (doc. 162).
10 Véase Gerhard Zschäbitz, Zur mitteldeutschen Wiedertäuferbewegung nach dem gros-
sen Bauernkrieg, Berlín (Este), 1958, p. 151.



323Predicadores rebeldes y violentos

En los diez años posteriores a 1524, el anabaptismo se extendió por 
los territorios de habla alemana. A partir de dos fuentes —Suiza y Sa-
jonia—, el movimiento se expandió primero por Franconia y Baviera, 
después por Austria y Tirol, y de ahí a Moravia y Hungría. Con un 
ligero retraso, los anabaptistas comenzaron a aparecer en Hesse y en 
el valle del Rin. Al llegar a los Países Bajos, el movimiento cosechó un 
gran éxito, entre otras cosas por las rebeliones rurales y urbanas de la 
época y el creciente resentimiento nacionalista ante el dominio borgo-
ñón y español. Desde allí, el movimiento se extendió por el norte de 
Alemania hasta culminar en el extraordinario «Reino de Münster» de 
1534-1535, cuando esa ciudad se transformó en comuna y se mantuvo 
como tal durante casi dieciocho meses.

Aunque es muy difícil calcular el número de individuos que partici-
paron en el movimiento anabaptista, se ha sugerido que, entre 1525 y 
1550, unas 8.500 personas en 1.600 localidades se convirtieron a la fe 
radical en el sur y centro de Alemania, así como en Austria y Suiza. En 
Alemania central, los anabaptistas radicales siguieron apareciendo has-
ta bien entrada la década de 1580. Inmediatamente después de 1525, 
muchos anabaptistas huyeron a Moravia para unirse a otros exiliados de 
Europa central que habían encontrado allí un refugio seguro. Alrededor 
de 1550, se calcula que los anabaptistas moravos eran unos 25.000.11 

En cada zona geográfica, había personas de convicciones más modera-
das o más radicales: los que defendían el uso de «la espada» y los que lo 
rechazaban; los que permitían que los creyentes ocuparan altos cargos 
en el mundo y los que condenaban esa laxitud.

Pero la lucha entre los anabaptistas y los luteranos y católicos no 
consistía simplemente un desacuerdo religioso. Al igual que en los años 
anteriores a 1525, la fuerza motriz subyacente era un amplio deseo de 
recuperar los derechos perdidos, establecer la justicia social y aliviar los 
efectos de una brecha cada vez mayor entre salarios y precios.12 Tras 
las derrotas de 1525, el deseo de estos cambios no desapareció, pero 
sí los medios inmediatos para lograrlos; por eso, la militancia social se 

11 Véase Claus-Peter Clasen, The Anabaptists in South and Central Germany, Switzer-
land and Austria, Goshen, 1978. También James M. Stayer, The German Peasants’ War 
and Anabaptist Community of Goods, Montreal, 1991, pp. 90-92 y p. 147.
12 Zschäbitz, Wiedertäuferbewegung..., pp. 160-161.



324 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

sublimó mayormente en la disidencia religiosa, que encontró un apoyo 
considerable entre las clases bajas. Un análisis de la condición social de 
los anabaptistas en estos primeros años muestra que predominaban las 
clases bajas, incluso entre los líderes: carpinteros, canteros, sastres, he-
rreros, campesinos, pastores, labradores, molineros, etc., superaban con 
creces a los intelectuales, profesores o predicadores profesionales. En 
los años posteriores a 1525, los registros de arrestos e interrogatorios de 
radicales muestran una mezcla de artesanos urbanos y trabajadores ru-
rales; los molineros ocupan un lugar destacado.13 Una situación similar 
se dio en Moravia, a donde fueron atraídos muchos de los anabaptistas; 
predominaban los artesanos, y solo en raras ocasiones encontramos a 
un exsacerdote o a un empleado; menos aún encontramos comercian-
tes, ya que el comercio en beneficio propio se consideraba «un negocio 
pecaminoso».14

Los polemistas de Wittenberg y Zúrich, y los fiscales de toda Ale-
mania, Austria y Suiza, no se esforzaron mucho por diferenciar las doc-
trinas de los radicales. Del mismo modo que Lutero se complacía en 
crear un demonio compuesto por Müntzer, Karlstadt y Storch, después 
de 1525 él y sus colegas se complacieron también en meter en el mis-
mo saco a todos los opositores radicales, y esta metodología se trasladó 
también a los procesos judiciales contra los radicales. A veces resulta 
muy difícil verificar lo que realmente creían y pensaban los detenidos. 
Las detenciones se producían a menudo en oleadas; se suponía que 
todos los detenidos eran miembros de algún gran complot contra las 
autoridades locales y que todos tenían las mismas ideas diabólicas; por 
tanto, los interrogatorios seguían los mismos patrones y las preguntas 
se formulaban esperando una respuesta concreta. Aunque algunas de 
estas confesiones revelan una sorprendente rebeldía e independencia de 
pensamiento, con frecuencia se ponían en boca de los prisioneros otras 
palabras; el hecho de que los interrogadores lo hicieran es una prueba 
fehaciente de los temores imperantes entre la clase dirigente. Como en 
el caso de la confesión de Müntzer, se debe, por eso, tener cierto cui-
dado a la hora examinar las confesiones de los anabaptistas; sus escasas 
publicaciones son indicadores más fidedignos de sus creencias.

13 Zschäbitz, Wiedertäuferbewegung..., pp. 155-156.
14 Véase Stayer, Anabaptist Community..., pp. 150-151.



325Predicadores rebeldes y violentos

Si el año 1522 marcó el comienzo de la Iglesia Luterana, una reacción 
«termidoriana» al movimiento reformista laico, las derrotas campesinas 
de 1525 marcaron el punto más bajo de la popularidad de la Iglesia 
reformada entre las clases bajas del sur y centro de Alemania. Muchos 
de los que antes habían simpatizado con Lutero ahora le miraban con 
extrema desconfianza. En Leipzig se extendió la opinión de que sus de-
claraciones sobre la revuelta habían sido un intento de ganarse el favor 
del duque Georg tras la muerte de su primo Friedrich el Sabio. Otros 
lamentaban la traición de Lutero al pueblo «ignorante»: «Martín no ha 
obrado bien en Zwickau, ni en el campo ni en las ciudades», escribió el 
alcalde de Zwickau; «ha escrito la verdad al condenar la rebelión, pero 
los pobres han sido muy olvidados».15 En última instancia, sin embar-
go, las enseñanzas de Lutero sobre la necesidad moral de obedecer a los 
príncipes le fueron de provecho. Mientras los reformadores que se ha-
bían opuesto a la autoridad secular en el sur y centro de Alemania eran 
neutralizados, la importancia relativa de Wittenberg crecía a pasos agi-
gantados. En las regiones bajo protección de la nobleza luterana, las re-
formas se desarrollaron lenta pero inexorablemente, y a medida que se 
desarrollaban, los luteranos condenaban las aspiraciones más radicales 
que Wittenberg había promovido entre 1517 y 1522. Así, aunque tras 
el levantamiento se concedieron algunas reformas sociales y políticas, la 
capacidad del hombre común para encontrar una expresión religiosa a 
los ideales democráticos se vio gravemente limitada. A menudo se rein-
trodujo el catolicismo, incluso en lugares donde las nuevas reformas se 
habían afianzado, como en Mühlhausen. En todos los demás lugares, la 
reforma radical fue arrancada de raíz y expulsada, y se dejó florecer a la 
hierba más fiable del luteranismo. 

Los libros fueron censurados en un intento de controlar las mentes de 
una población rebelde. Quienes se atrevían a imprimir documentos ra-
dicales eran duramente castigados. Un edicto austriaco de julio de 1528 
era típico de la actitud en todo el Imperio: «Los impresores y vendedo-
res de libros que comercian con libros sectarios prohibidos... deben ser 
tratados como archi-embaucadores y archi-envenenadores de todas las 
tierras, y deben ser despiadadamente castigados con la vida en el agua, 

15 Scott y Scribner, Documents..., p. 324 (doc. 157).



326 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

así como sus mercancías prohibidas quemadas en el fuego».16 Hombres 
como Philipp Ulhart de Augsburgo consiguieron imprimir las obras de 
Hans Hut y Hans Denck a partir de 1526. Algunos impresores evitaron 
ser descubiertos trasladando sus operaciones a la clandestinidad. Se ne-
cesitaba mucho valor para difundir ideas radicales. Pero parece que no 
faltaron hombres y mujeres dispuestos a hacerlo, sobre todo en Turingia 
y Franconia. En diciembre de 1525, se informó de que:

En las aldeas y ciudades hay muchos predicadores rebeldes y violentos 
que, según se dice, incitan al pueblo llano a la revuelta, a la deslealtad y 
les dan malas orientaciones y los extravían, y se dice que algunos mal-
vados que habían estado en Frankenhausen y otros lugares en la última 
revuelta y que habían escapado se han establecido ahora en las aldeas 
de los alrededores de Erfurt.17

A lo largo de la siguiente media década, se multiplicaron los informes 
de personas que seguían los pasos de Müntzer y pedían el derrocamien-
to de los tiranos impíos.

¿Cómo influyó Müntzer en este movimiento radical? No hay espa-
cio aquí para dar una visión general del anabaptismo alemán, suizo y 
austriaco.18 Para nuestro propósito, emprenderemos la más peligrosa de 
las cosas: una breve historia.

En general, se acepta que el anabaptismo surgió en Suiza en 1524, 
bajo la guía de Conrado Grebel y un pequeño grupo de seguidores. En 
Zúrich, Grebel se separó de Zwinglio en 1523, y pronto se dirigió a 
Karlstadt y Müntzer en Alemania, en busca de compañeros pensado-
res. Casi al mismo tiempo, el predicador alemán Balthasar Hubmaier 

16 W. Friedrich, «Der Buchführer Johann Hergot» en Beiträge zur Geschichte des Buch-
wesens, Leipzig, 1966, vol. 2, p. 13.
17 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des Bauer-
nkrieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942 (reimpreso Aalen, 1964), vol. I, p. 643 (en 
lo sucesivo, citado como «agbm»), p. 643.
18 Para más información sobre el anabaptismo véase C. P. Clasen, The Anabaptists, 
Londres, 1972; H. Fast (ed.), Der linke Flügel der Reformation, Bremen, 1962; H. J. 
Goertz (ed.), Umstrittenes Taufertum, Göttingen, 1975; Kat Hill, Baptism, Brotherhood, 
and Belief in Reformation Germany: Anabaptism and Lutheranism, 1525-1585, Oxford, 
2015; G. Rupp, Patterns of Reformation, Londres, 1969; Stayer, Anabaptist Community; 
J. M. Stayer y W. O. Packull (eds.), The Anabaptists and Thomas Müntzer, Dubuque, 
1980; Zschäbitz, Wiedertäuferbewegung...



327Predicadores rebeldes y violentos

también se había sentido atraído por Zúrich, pero, al igual que Grebel, 
pronto se enemistó con Zwinglio. A principios de 1525, Hubmaier se 
había convertido en un radical a ultranza: había abandonado el bautis-
mo infantil, estaba empezando a reformar el sacramento, había retirado 
los altares de su iglesia y, al parecer, había arrojado la pila bautismal 
al río Rin. Se dice que había predicado contra «todas las autoridades» 
y que «ya nadie estaba obligado a realizar ningún servicio [feudal], y 
que solo había que honrar a Dios».19 En 1525, participó activamente 
en el levantamiento del campesinado del suroeste de Alemania, y en 
abril de ese año él mismo se rebautizó. En diciembre de 1525, Grebel 
y Hubmaier fueron arrestados en Zúrich por los zwinglianos; Grebel 
logró escapar, pero Hubmaier fue obligado a retractarse de su doctrina 
bautismal, solo para volver a retractarse inmediatamente después, ser 
arrestado y retractarse de nuevo. En abril de 1526 marchó a Moravia, 
donde negoció un refugio seguro para los anabaptistas y convirtió a un 
gran número a la nueva fe; por ello, en 1528, fue arrestado y quemado 
hasta morir por los Habsburgo en Austria. (Pocos días después de su 
ejecución, su esposa fue arrojada al Danubio con una pesada piedra 
atada al cuello. De este modo se trataba eficazmente a los herejes).

Tanto Grebel como Hubmaier tenían diferencias doctrinales fun-
damentales con Müntzer, en parte sobre la importancia del bautismo 
(Müntzer se despreocupaba en gran medida de toda la cuestión, había 
cosas más trascendentales que le preocupaban); ya hemos señalado el al-
cance de los desacuerdos de Grebel con Müntzer, en su carta de septiem-
bre de 1524. Más importante aún, discrepaban sobre la cuestión de si 
estaba justificado que los fieles se levantaran contra sus señores seculares.

Hubmaier, por su parte, insistió una y otra vez en la importancia de 
un bautismo visible y formal, tuvo una actitud muy relajada respecto 
del milenio y promovió una política más bien luterana sobre el uso de 
«la espada» por parte de los gobernantes seculares. Tanto Grebel como 
Hubmaier, en todo caso, habían llegado a su propia forma de anabap-
tismo mucho antes de que Müntzer visitara su parte del mundo. Am-
bos también, a diferencia de Müntzer, tendían a hacer hincapié en las 
enseñanzas más pasivas del Nuevo Testamento, en lugar de las historias 
activas del Antiguo. Por lo tanto, aunque los luteranos y zwinglianos 

19 Günther Franz (ed.), Quellen zur Geschichte des Bauernkriegs, Múnich, 1963, p. 86.



328 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

estaban ansiosos por identificar una afinidad entre los principales ana-
baptistas suizos y Müntzer, está claro que Grebel y Hubmaier no habían 
sido influidos por él en absoluto. Pasaremos, por tanto, a otros radicales 
que sin duda lo estuvieron.

Retrato de Balthasar Hubmaier realizado por Christoffel van 
Sichem en 1608. Detrás de él, a la derecha, Hubmaier muere 
quemado, y a la izquierda, su esposa se ahoga en el Danubio.

Rijksmuseum, Ámsterdam (CC0 1.0 Universal)

Otra tradición anabaptista surgió en Alemania central en 1525. El lí-
der fue el encuadernador y librero Hans Hut. Como vimos antes, Hut 
había hecho negocios con Müntzer y estuvo presente en Mühlhausen 
a principios de 1525 y más tarde en la batalla de Frankenhausen, de la 



329Predicadores rebeldes y violentos

que logró escapar. (En su interrogatorio final declaró —de forma lige-
ramente inverosímil— que había visto en la reunión de Frankenhausen 
una oportunidad para vender libros; que los rebeldes le capturaron y 
confiscaron sus libros, hasta que Müntzer respondió por él; y que, tras 
quedar atrapado en la batalla, fue capturado por las tropas de Hesse y 
luego fue liberado de alguna manera).20 De regreso a su casa de Bibra 
—donde ya se había granjeado enemigos por negarse a bautizar a su 
hijo—, al parecer predicó la destrucción de todos los príncipes, antes 
de dirigirse a Nürnberg. En el verano de 1525, Hut se asoció con Hans 
Denck y ambos empezaron a organizar a algunos radicales afines en 
el sur de Alemania, sobre todo en Augsburgo, ciudad que pronto se 
convirtió en un hervidero de los anabaptistas. Ese mismo año, Hut 
viajó a Nikolsburg (Moravia) para asistir al congreso de anabaptistas 
y allí entró en conflicto con Hubmaier. Constantemente acosado y 
en ocasiones encarcelado, bautizó a conversos por toda Moravia y la 
Baja Austria, hasta que acabó en un calabozo de Augsburgo donde, por 
accidente o intencionadamente, pereció en un incendio a finales de 
1527. (Las autoridades, frustradas en su intención de quemarlo hasta 
la muerte en vida como anabaptista, ataron su cadáver a una silla y la 
quemaron en su lugar. De este modo, una vez más, los herejes fueron 
tratados eficazmente).

Los panfletos de Hut, y los informes de sus sermones, contienen 
muchas cosas que se derivan muy creíblemente de Müntzer. Su folleto 
Sobre el misterio del bautismo comienza «Deseo el puro temor de Dios 
como el comienzo de la sabiduría piadosa»,21 palabras que claramente 
hacen eco al discurso común de Müntzer. A continuación, Hut utiliza 
un vocabulario y unas ideas casi idénticas a las de Müntzer: habla de 
la «creencia inventada» de los «académicos» y de la necesidad del tor-
mento espiritual. Hut, por ejemplo, defendía la primacía del espíritu 
sobre las Escrituras. Era tan inflexible como Müntzer en esta cuestión y 
constituyó la base de su ataque a los luteranos:

20 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como 
«Thma»; véase Bibliografía para más detalles), vol. 3, p. 240.
21 Esta y las siguientes citas de Hut tomadas de Lydia Müller, Glaubenszeugnisse ober-
deutscher Taufgesinnter, Nueva York y Londres, 1971 [1938].



330 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Nuestros nuevos evangelistas, los tiernos académicos, han echado del 
trono al papa, a los monjes y a los sacerdotes. Ahora que lo han conse-
guido, putean de nuevo con la mujer babilónica... Cristo nunca dirigió 
al pobre hacia los libros, como hacen ahora nuestros académicos en su 
ignorancia, sino que enseñó y dio ejemplos de su trabajo, el campesi-
no labrando los campos, sembrando, quitando las malas hierbas y las 
espinas y las piedras... Como el campesino labra su campo antes de 
sembrar allí la semilla, así hace Dios con nosotros antes de poner en 
nosotros su palabra.

Hut llegó a utilizar el mismo término despectivo que Müntzer había 
aplicado a Lutero: «Hermano blandengue». También compartía con 
Müntzer la idea de que el verdadero conocimiento se alcanza a través 
del sufrimiento y la «amargura», y a veces a través de sueños y visiones. 
La interpretación de Hut de la doctrina de Müntzer sobre el «espíritu» 
puede verse en su concepto del bautismo. Uno de los seguidores de Hut 
contó cómo había recibido el bautismo de adulto: «Hans, que lo bauti-
zó, dijo que también debía ser bautizado en el miedo, en la necesidad y 
en el sufrimiento».22 Se trataba, por tanto, de un bautismo doble: pri-
mero interiormente, en el sufrimiento espiritual, y luego exteriormente 
como signo de comunidad. El bautismo recibido tenía un significado 
religioso y sociológico; pero para Hut y sus seguidores había algo más, 
una dimensión escatológica: la señal de la cruz que Hut dibujaba con 
agua en la frente de sus seguidores los marcaba claramente como «Ele-
gidos», que debían ser pasados por alto cuando Dios se vengara del 
mundo impío.

Así pues, hay pruebas fehacientes de la deuda de Hut con Müntzer, 
sin menoscabo en absoluto de las ideas teológicas independientes del 
primero. Hut consideraba su época como «la última y más peligrosa 
del mundo», y en 1527 se informó de que sus seguidores de Elbersdorf 
(en el este de Sajonia) «consideran que Cristo volverá a la tierra en 
poco tiempo y establecerá un reino temporal y les dará la espada para 
matar a todas las autoridades».23 Se informó de que el propio Hut hizo 
una declaración bastante fantástica sobre dónde deberían guarecerse 
los verdaderos cristianos durante el Apocalipsis. «Estas personas serán 
enseñadas y bautizadas en todos los países», escribió:

22 Wappler, Täuferbewegung..., p. 240.
23 Wappler, Täuferbewegung..., p. 245.



331Predicadores rebeldes y violentos

Cuando llegara el juicio, deberían huir a las dos ciudades de Mühlhau-
sen, la una en Turingia, la otra en Suiza [Mulhouse]; deberían perma-
necer en estas mismas Mühlhausens hasta que los turcos invadieran, y 
a quienquiera que los turcos dejaran con vida, ellos, la pequeña banda, 
deberían matarlo.24

Este Fin de los Tiempos en el que los impíos serían destruidos por algún 
agente de Dios se remontaba a las expectativas taboritas en Bohemia del 
siglo anterior, pero ahora se sintetizaba con el recuerdo de Müntzer y 
la bendita ciudad de Mühlhausen. De hecho, tanto Mühlhausen como 
Frankenhausen aparecen con frecuencia en los anales del anabaptismo 
a lo largo del siglo xvi.25 La expectativa de Hut sobre el Apocalipsis se 
basaba en una interpretación del Libro del Apocalipsis, en particular 
del Capítulo 11, en el que el reinado de la Bestia se calcula en cuarenta 
y dos meses; en 1527 Hut afirmó que, tres años y medio después del fin 
del levantamiento campesino de 1525, «el Señor reuniría a su propio 
pueblo en todos los países y en cada país este pueblo castigaría a las 
autoridades y a todos los pecadores».26

(Hubmaier, por el contrario, consideraba que cada día de los cua-
renta y dos meses profetizados representaba un año mortal completo, 
por lo que los fieles tendrían que esperar un tiempo: 1.278 años, más o 
menos. Los dos hombres discutieron sobre este punto en Nikolsburg, 
y el desacuerdo revela claramente el abismo que existía entre ellos. Pero 
es notable que muchos otros radicales de Alemania central predijeran el 
Apocalipsis para cuarenta y dos meses después del final de la Guerra de 
los Campesinos en Turingia).

Un humanista de Augsburgo informaba de que Hut «y sus anabap-
tistas se consideran justos y desean administrar el castigo».27 Hut insi-
nuaba con frecuencia que podría necesitarse ayuda exterior: los turcos 
otomanos —no muy lejos geográficamente en aquel periodo, a la vez 
que amenazaban con invadir Hungría a través de las fronteras suro-
rientales de Europa— ocupaban un lugar preponderante en la visión 
de Hut. Después de que la amenaza de los turcos se alejara en 1532, 

24 Wappler, Täuferbewegung..., p. 231.
25 Para más sobre esto, véase Hill, Baptism..., pp. 204-206.
26 Wappler, Täuferbewegung…, p. 323.
27 Zschäbitz, Wiedertäuferbewegung..., p. 64.



332 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

algunas de las expectativas cambiaron sutilmente; ya no eran los turcos 
los que actuarían como desprevenidos agentes de Dios, sino personajes 
mucho más desesperados. En 1533, un anabaptista predijo que «Nürn-
berg sería destruida en los años venideros por un dragón que había sido 
despertado fuera de la ciudad. Y al mismo tiempo Dios despertaría a 
un profeta, a quien privarían de la vida, si bien no le podrían dañar».28

Mientras que Müntzer pretendía salir junto a Dios para destruir a 
los impíos, Hut y sus socios se contentaban con esperar un aconteci-
miento apocalíptico y salir corriendo para acabar con cualquier pecador 
impío que quedara vivo. La diferencia entre ambos radica en la derrota de 
1525: Müntzer recurrió a una fuerza social potencialmente poderosa que 
aún no había sido derrotada; Hut recurrió a grupos sociales aislados que 
existían en condiciones de derrota. El problema de cómo tratar a los ene-
migos de Dios también plantea la cuestión de la autoridad secular. Hut 
se vio envuelto en una seria controversia con, por un lado, los pacifistas 
que rechazaban los métodos violentos y, por otro, los que permitían a los 
correligionarios ocupar cargos civiles y portar una espada.

En Moravia, la discusión entre los anabaptistas reunidos giró en 
torno a la autoridad secular:

Hans Hut también vino a Nikolsburg, y acudió al castillo para discutir 
el uso de la espada, si se debía usar o llevar, o no, y si se debían dar im-
puestos para la guerra, y otros asuntos; en estos asuntos, sin embargo, 
no pudieron llegar a ningún acuerdo... Pero como Hans Hut no pudo 
y no quiso ponerse de acuerdo con Herr Leonhart von Lichtenstein 
[señor de Nikolsburg] sobre llevar la espada, fue encarcelado contra su 
voluntad en el castillo.29

Varios de los delegados protestaron y, con la ayuda de uno de ellos (y 
el uso creativo de una red para atrapar liebres), Hut logró escapar de 
los calabozos durante la noche; pero este episodio ofrece una idea de la 
amargura de una disputa que dividió las filas anabaptistas desde el prin-
cipio. En contra de personas como Hubmaier, Hut no estaba dispuesto 
a contemplar que sus correligionarios ocuparan puestos de autoridad 

28 Zschäbitz, Wiedertäuferbewegung..., p. 58.
29 Josef Beck, Geschichtsbücher der Wiedertäufer in Oesterreich und Ungarn 1526-1785, 
Viena, 1883, pp. 49-50.



333Predicadores rebeldes y violentos

mundana, ya que esto los vinculaba a las fuerzas de los impíos. Pero sí 
estaba dispuesto a pensar en empuñar la espada en el momento opor-
tuno. En Hut, la doctrina política de Müntzer había encontrado un 
heredero, aunque este operara dentro de una nueva realidad. 

Las enseñanzas de Hut guiaron a algunos de los primeros anabaptis-
tas austriacos, pero sobre todo a los radicales de la ciudad alemana de 
Augsburgo y sus alrededores: el movimiento anabaptista floreció aquí 
tras las malas cosechas de 1526 y 1527, y a finales de la década de 1520 
se imprimió allí una colección de himnos anabaptistas, entre ellos algu-
nos escritos por Hut y Müntzer. Tras su arresto y muerte en 1527, los 
seguidores de Hut se dividieron en facciones. Algunos acabaron aban-
donando el bautismo como sacramento y, en su lugar, adoptaron con 
fuerza las doctrinas del sueño y la visión: eran los llamados «soñadores».

El caso de otro predicador que actuaba en la misma región que Hut 
nos da una idea del estado de ánimo, así como de las inclinaciones de 
los radicales en los años posteriores a 1525. Augustin Bader era un 
sastre de Augsburgo que se bautizó en 1526 junto con su mujer, por lo 
que fue desterrado de la ciudad.30 A partir de entonces, sus viajes le lle-
varon a Moravia, Nürnberg, Estrasburgo y Suiza, antes de establecerse 
en octubre de 1529 en el granero de un molinero cerca de Ulm. Allí 
fundó una comuna con su familia y las de sus partidarios, y comenzó 
a profetizar el Apocalipsis para Pentecostés de 1530. Oportunamente, 
uno de sus compañeros experimentó una visión de Bader y su familia 
rodeados de las galas de la realeza, sueño que fue interpretado en el 
sentido de que el hijo recién nacido de Bader era el Mesías que había 
regresado para salvar a los fieles durante el Apocalipsis. Para preparar el 
acontecimiento, la comuna reunió sus recursos financieros, que ascen-
dían a unos 380 florines, de los cuales 111 se gastaron en la compra de 
una espada dorada, una daga, un cetro, cadenas, ropas y una corona, 
para sorpresa y deleite del orfebre local.31 Bader asumió el papel de 
regente y empezó a solicitar el apoyo de otros anabaptistas, al igual que 
de la comunidad judía local, que tenía sus propias expectativas de un 

30 Sobre Bader, véase Gustav Bossert, «Augustin Bader von Augsburg» en Archiv für Re-
formationsgeschichte, vol. 10, Leipzig ,1913. También Werner O. Packull, Mysticism and 
the Early South-German-Austrian Anabaptist Movement 1525-1531, Scottdale (pa), 1977.
31 Wappler, Täuferbewegung..., pp. 315-316.



334 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Apocalipsis inminente. Desgraciadamente, el grupo de Bader llamó la 
atención de las autoridades y sus miembros fueron encarcelados y tor-
turados. Bader fue interrogado minuciosamente, torturado con hierros 
candentes y luego descuartizado en Stuttgart en marzo de 1530, antes 
de que pudiera comenzar el Apocalipsis. (La viuda de Bader, Sabine, 
consiguió huir a Estrasburgo, donde el reformador Wolfgang Capito 
estuvo a punto de casarse con ella y convertirse así —como ha señalado 
un historiador— en padrastro del Mesías).32 En la confesión de Bader 
hay indicios de que su creencia en el Apocalipsis se asemejaba a la de 
Hut: tras el cataclismo, ya no habría más bautismo, salvo el de la «tris-
teza», que indica el verdadero bautismo en Dios; no habría más «altar» 
que la congregación de Dios: los ladrillos y el cemento de las Iglesias 
institucionales ya no serían necesarios.

La extraordinaria historia de Bader refleja de forma exagerada algu-
nas de las características del primer anabaptismo fomentado por Hut y 
otros. Los seguidores de Hut vivían en perpetua expectación del Apo-
calipsis; hasta la muerte de Hut, esta expectación se vio tal vez atenua-
da por su insistencia en la preparación interior. Después de 1527, el 
movimiento tenía a la vez muchos y ningún líder; cada grupo seguía su 
propio camino, algunos hacia la visión, el sueño y los actos de fantasía, 
otros hacia la «creencia silenciosa», escondidos en comunidades ocultas.

La influencia de Müntzer fue más allá. Ya hemos mencionado a Hans 
Denck, otro líder reconocido del movimiento anabaptista alemán des-
pués de 1525, que promovió muchas ideas similares a las de Müntzer. 
Como la mayoría de sus camaradas, Denck rechazó la confianza de Lu-
tero en las Escrituras, y lo hizo en términos que se asemejan a los de 
Müntzer: «Cualquiera que honre las Escrituras, pero sea frío en el amor 
divino, debe tener cuidado de no hacer un ídolo de las Escrituras, como 
hacen todos los académicos que no están educados para el reino de 
Dios».33 Ya en enero de 1525, cuando se vio obligado a comparecer 
ante el consejo de la ciudad de Nürnberg para dar testimonio sobre los 
«tres pintores impíos», declaró: «No está en mi naturaleza creer en las 
Escrituras. Pero lo que hay en mí, que me impulsa sin ningún esfuerzo 

32 Véase Packull, Mysticism…
33 Salvo que se indique lo contrario, las citas de Denck proceden de Johann Denck, 
Schriften, ed. G. Baring y W. Fellmann, 3 vols, Gütersloh, 1955-1960.



335Predicadores rebeldes y violentos

ni voluntad, me impulsa a leer las Escrituras para dar testimonio». Se 
puede comparar esto con las palabras de Müntzer: «El hijo de Dios 
dijo: las Escrituras dan testimonio. Los eruditos dicen: dan fe».34 En 
una declaración hecha dos años más tarde, Denck escribió que valoraba 
«las sagradas Escrituras por encima de todos los tesoros humanos, pero 
no tan alto como la palabra de Dios que es viva, poderosa y eterna».

Por tanto, la Biblia era solo un testimonio de la palabra viva de Dios, 
la verdad espiritual. Solo podía entenderse correctamente tras la implan-
tación de la fe viva. Al igual que Müntzer y Hut, la actitud de Denck ante 
las Escrituras constituyó la base de su condena de los luteranos:

Cristo dice a los académicos en Juan 5: «Estudiáis las Escrituras, y 
suponéis que halláis la vida, porque ellas dan testimonio de mí; pero 
no queréis venir a mí por esa vida» [...] Así que vienen los académicos 
y los falsos profetas y dicen sin ninguna consideración o diferencia-
ción: «¡Paz, paz, solo cree y serás aceptado, y todo estará bien! Pero 
no puede ser de otra manera: también debes probar el amargo cáliz 
de la ira divina.

Es imposible ignorar la similitud de este pasaje con uno de la Protes-
tación o Proposición de Müntzer, donde los académicos aconsejan a los 
creyentes que sufren que «No deberías preocuparte por asuntos tan 
elevados. Tened una fe sencilla y olvidaréis vuestras preocupaciones».35

Denck se dejó llevar tanto por los ideales humanistas como por el 
misticismo urgente de Müntzer. Sin duda, sus ideas influyeron en per-
sonas como Hut y otros, aunque discrepaba ferozmente con ellos sobre 
la expectativa del Apocalipsis. También se ha sugerido que su teología 
influyó en Melchior Hoffman, el hombre que fue padrino involuntario 
del anabaptista «Reino de Münster».36

Un heredero más directo de Müntzer fue Melchior Rinck, que había 
estudiado en Leipzig, donde se convirtió en un entusiasta humanista 
(ganándose el apodo de «el Griego» por su dominio de los clásicos), 

34 Thma, vol. 1, p. 335; Peter Matheson (trad. y ed.), The Col- lected Works of Thomas 
Müntzer, Edinburgh 1988 (en lo sucesivo, citado como «Matheson»), p. 272.
35 Thma, vol. 1, p. 283; Matheson, op. cit., p. 205.
36 Véase Klaus Deppermann, Melchior Hoffman: Social Unrest and Apocalyptic Vision in 
the Age of Reformation, Edimburgo, 1987.



336 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

antes de convertirse en predicador reformador cerca de Fulda en 1523. 
Expulsado al año siguiente, fue destinado a un púlpito en una pequeña 
ciudad cercana a Eisenach, en Turingia, y allí comenzó a difundir ideas 
«müntzerianas» entre la gente. Más tarde publicó que los reformado-
res luteranos «no enseñaban más que una creencia simple, perezosa y 
muerta, que no tenía más utilidad que gritar tu propio nombre. Pero 
Thomas Müntzer, fue un verdadero héroe con sus sermones… y enseñó 
más en un año que mil Luteros en toda su vida».37

En mayo de 1525, tras participar en la campaña de los campesinos 
insurgentes en el valle del Werra, se unió a Müntzer y luchó en la bata-
lla de Frankenhausen. Al igual que Hut, logró escapar de la masacre. Se 
volvió a saber de él en Worms —al mismo tiempo que de Denck— en 
1527, y en varias localidades de Hesse y Turingia. Los informes ofi-
ciales le acusaban de ser un «cabecilla especial y líder de la tropa en la 
última revuelta campesina, junto con Müntzer y Pfeiffer».38 Durante 
las dos décadas siguientes, pasó mucho tiempo languideciendo en las 
celdas de las prisiones o siendo expulsado de las ciudades de Alemania 
occidental; la última vez que se supo de él fue en 1551, en una «prisión 
perpetua» en Hesse.

En su oposición a Lutero y al luteranismo, Rinck encajaba en el 
molde estándar de los anabaptistas. Gran parte de su enseñanza estaba 
dedicada a atacar los sacramentos, al tiempo que promovía comunida-
des unidas por un bautismo consciente. Esto era, por supuesto, algo 
peligroso que, temían las autoridades, llevaría a la revolución. Un fun-
cionario de Philipp de Hesse dijo lo siguiente:

La doctrina y la vida de los anabaptistas, y especialmente de este Mel-
chior Rinck, es que inventan la mayor blasfemia pública por las si-
guientes razones. En primer lugar, Rinck enseña que ningún hombre 
debe tener magistrados; al principio hizo despreciable la autoridad en 
el corazón de los hombres y luego, si podía arreglarlo, el hombre co-
mún se levantaría contra sus magistrados y los eliminaría, para final-
mente terminar simplemente derrocando toda la estructura, y en su 
lugar suscitar un ejército müntzeriano sin magistrados.39

37 Wappler, Täuferbewegung..., p. 51.
38 Wappler, Täuferbewegung..., p. 333.
39 Wappler, Täuferbewegung..., pp. 334-335.



337Predicadores rebeldes y violentos

El horror de este cuadro fue tal vez exagerado por el ansioso funcio-
nario, deseoso de sacar conclusiones políticas que Rinck tal vez nunca 
pretendió. Pero un manuscrito de Rinck que atacaba el bautismo in-
fantil sí contiene una sección titulada «Consejo y advertencia a todos 
los miembros de la magistratura», en la que pedía a los príncipes que 
actuaran por el bien de la comunidad; de lo contrario, Dios castigaría a 
los «tiranos impíos» e instituiría el único gobierno moral: «la obedien-
cia solo a Dios».40

Un Melchior Rinck de aspecto convincente, en un retrato realizado 
por Christoffel van Sichem en 1608.

Rijskmuseum, Ámsterdam (CC0, 1.0 Universal)

40 Melchior Rinck, «Widderlegung einer Schrift», Mennonite Quarterly Review, vol. 
35: 3, 1961, p. 215.



338 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

En marzo de 1532, un grupo de cuarenta seguidores de Rinck prota-
gonizó un asedio extraordinario en un molino del distrito de Fulda, 
donde se atrincheraron con comida suficiente para seis meses, a la es-
pera del inevitable Apocalipsis. (Los molinos harineros parecían atraer 
a quienes esperaban el fin del mundo; los conspiradores se reunían con 
frecuencia en molinos41 y un número significativo de radicales, antes y 
después de 1525, eran molineros de profesión). Las autoridades locales 
enviaron soldados para desalojar el edificio, que fueron recibidos con 
una lluvia de balas y, a medida que se agotaban las municiones, con 
quesos y carnes. Uno de los soldados sufrió la fractura de tres dedos 
del pie como consecuencia del bombardeo, mientras que seis de los 
anabaptistas resultaron muertos o heridos de muerte. Al ser internados, 
los prisioneros, haciéndose eco de los seguidores de Bader, dijeron que 
esperaban que Dios barriera a los impíos de la tierra en Pentecostés. 
Incluso durante su encarcelamiento, los supervivientes mostraron un 
comportamiento extraño al experimentar visiones y sueños, balando 
como ovejas y ladrando como perros. Por si acaso, las autoridades opta-
ron por ejecutar a otros seis.

Aunque Rinck pudo haber suavizado algunos de los aspectos más 
polémicos de las doctrinas de Müntzer, su contacto con el líder de Tu-
ringia en 1524 y 1525 había dejado huella. Quizá resulte increíble que 
a Rinck no se le privara de la vida, en lugar de la libertad; pero esto 
puede explicarse por la esporádica indulgencia que Philipp de Hesse 
mostró hacia los anabaptistas en sus tierras.

Numerosas pruebas dispersas indican que Müntzer, aunque muer-
to, era muy admirado entre las figuras menos conocidas del primer 
anabaptismo. Incluso los lejanos anabaptistas austriacos tenían esto que 
decir:

Thomas Müntzer de Allstedt en Turingia era un hombre muy dotado 
y bien hablado, y redactó muchos artículos excelentes de las Sagradas 
Escrituras contra las iglesias romana y luterana. Enseñó acerca de Dios 
y también de su palabra que da vida y de su voz celestial contra todos 
los que veneran la palabra escrita.42

41 Wappler, Täuferbewegung..., p. 231.
42 Beck, Geschichtsbücher..., pp. 12-13.



339Predicadores rebeldes y violentos

Pero la herencia de Müntzer fue asumida principalmente en Turin-
gia. En 1526 y 1527, los anabaptistas de Eisleben describieron a los 
144.000 Elegidos (el número proviene del Libro del Apocalipsis, que 
identifica a los descendientes de las tribus de Israel), que, habiendo sido 
elegidos por Dios, no tenían necesidad del sacramento del bautismo: 
«Y estos bautistas dijeron que había muchos miles de ellos, dispersos 
por todo el mundo, incluso aquí y allá en Turquía» — una concepción 
que armoniza con la creencia declarada de Müntzer de que los Elegidos 
se encontraban incluso entre los musulmanes y los judíos—.43

La propia ciudad de Mühlhausen tenía una importancia simbólica 
para algunos de los anabaptistas. En febrero de 1526, las autoridades 
descubrieron un complot radical para atacar la ciudad de noche, con 
800 hombres. Tras su arresto, el principal conspirador, Caspar Fe-
derwisch, confesó:

Cuando hubiesen capturado Mühlhausen, deseaban cortar las cabezas 
de los concejales y tomar a sus esposas en matrimonio y así ocupar 
la ciudad… Dijo que entonces serían reforzados por mercenarios y 
avanzarían sobre el duque Georg de Sajonia, y entonces dañarían todo 
a su alrededor, de modo que los impuestos, los pagos de intereses y las 
tesorerías serían abolidos y todas las aguas serían de uso común, y se 
levantaría una tropa como la derrotada en Frankenhausen.44

Este ambicioso plan se frustró antes de que los principales ciudadanos 
de Mühlhausen corrieran peligro alguno. Pero entre las líneas de esta 
fantasía pueden leerse las pasiones y ambiciones que habían inflamado 
los acontecimientos de principios del verano de 1525.

El nombre de Müntzer también figuraba en los planes del conspi-
rador de Erfurt Hans Römer. Römer, turingio de nacimiento y pelete-
ro de profesión, había estado con Müntzer en abril y mayo de 1525, 
también estuvo en Frankenhausen; tras su huida después de la batalla, 
se dedicó a la predicación radical en Franconia, probablemente guiado 
en su carrera por Hans Hut. En diciembre de 1527, los seguidores de 
Römer en Sangerhausen confesaron que uno de ellos «había tomado en 

43 Wappler, Täuferbewegung…, p. 263.
44 agbm, vol. 2, p. 792.



340 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

sus manos los libros de Thomas Müntzer y rezaba con ellos».45 (El gru-
po que la escuchaba incluía a una lavandera, un albañil, un fabricante 
de zuecos y un tonelero). La conservación de los «libros de Müntzer» 
entre gente poco instruida era en sí misma una especie de milagro. A 
finales de 1527, cuando estaba trazando sus planes para la destrucción 
total de Erfurt, Römer reunió a un grupo de seguidores entregados.

El anabaptismo floreció en Turingia y Franconia en la década pos-
terior a 1525. Fue un periodo extraordinario en la historia radical, y 
merece la pena examinarlo más de cerca. Los príncipes gobernantes, y 
el propio emperador, temían que el continuo movimiento radical diera 
lugar a otro levantamiento. El duque Georg de Sajonia, en particular, 
veía anabaptistas debajo de cada cama y expresó la opinión de que se 
estaba tramando «un alboroto como el que tuvimos anteriormente, si 
no mayor».46 El movimiento radical también llevó a numerosas mujeres 
a la escena pública y a los registros históricos. En 1528, la Dieta Im-
perial propuso que «todos y cada uno de los anabaptistas, hombres o 
mujeres, fueran asesinados por fuego, espada o similar».47 Se conservan 
muchos registros de arrestos y confesiones, que dan testimonio de un 
gran número de individuos impenitentes incluso ante la certeza de la 
muerte. No se trataba solo de una disputa religiosa: en los grupos ra-
dicales, la clase dirigente percibía un riesgo muy real de rebelión de las 
clases bajas. Al organizarse en pequeños grupos, en los que la afiliación 
se iniciaba con una ceremonia bautismal especial, los anabaptistas es-
taban dando un paso enorme e ilegal. La nueva fe iba acompañada de 
un rechazo total de la autoridad, tanto religiosa como secular. Klaus 
Hofmann, un sastre implicado en la fuga de Römer en Erfurt, «quería 
matar a todos los señores por el odio que les tenía».48 Otro defensor 
ejemplar del desprecio que sentían los radicales por sus superiores so-
ciales era Jakob Storger. Cuando fue arrestado en 1537, justo después 
de establecerse en Mühlhausen, le preguntaron qué pensaba del bau-
tismo infantil; su concisa respuesta fue que lo consideraba «un baño de 
perros y un baño de cerdos». Sus interrogadores no le encontraron más 

45 Wappler, Täuferbewegung..., p. 257.
46 agbm, vol. 2, pp. 906-907.
47 Véase Zschäbitz, Wiedertäuferbewegung..., p. 149.
48 Wappler, Täuferbewegung..., p. 265.



341Predicadores rebeldes y violentos

respetuoso con el sacramento de la Eucaristía: «Dios Nuestro Señor no 
se deja morder».49 Los compañeros de Storger expresaron pensamientos 
similares, rechazando firmemente los fundamentos de una vida ordena-
da e intachable: la misa, la confesión, la autoridad mundana y la obe-
diencia. Su odio por la doctrina establecida se extendía, no sin razón, a 
los luteranos: Storger despreciaba más «a Lutero que al papa, porque al 
menos este último tenía un poco de compasión engañosa».50 Se refirió 
expresamente a Pfeiffer y Müntzer como inspiraciones: «Decía que la 
enseñanza de Müntzer era correcta y lo aprobaba, ya que... blandía la 
espada exterior de acuerdo con la palabra interior». Entre este grupo, 
algunos mencionaron específicamente el año 1525 como el punto de 
inflexión en su vida espiritual —no habían recibido el sacramento des-
de los acontecimientos de ese año—. Por tales delitos, Storger y los 
miembros de su grupo fueron condenados a morir ahogados.

Pero la importancia de Müntzer para el movimiento anabaptista 
no residía únicamente en las aspiraciones revolucionarias. Las con-
diciones sociales después del verano de 1525 no podían soportar el 
mismo tipo de actividad sediciosa que antes, a pesar de las aisladas 
réplicas de rebelión en Alemania y Austria; era imposible que una 
insurrección de las clases bajas pudiera derrocar ahora a las autorida-
des mundanas. Cualquier acción adquiría necesariamente un carácter 
terrorista, como demostraron Römer y Federwisch. Para la mayoría 
de aquellos cuyas esperanzas secretas se centraban en la justicia social 
y el gobierno democrático, las comunidades anabaptistas ofrecían un 
asilo en el que algunos de estos ideales podían al menos reprodu-
cirse en microcosmos. Aquí, las ideas de Müntzer, expuestas en sus 
escritos teológicos, daban consuelo, esperanza y confianza. Para esta 
comunidad cerrada, el signo externo del bautismo se convirtió en una 
cuestión importante —era una ceremonia de iniciación en una nueva 
sociedad y una señal de que debían ser perdonados por Dios durante 
la aniquilación del mundo de los impios—.

No cabe duda de que el recuerdo de Müntzer perduró en los 
primeros años del movimiento anabaptista. Un número notable de 
los primeros líderes habían estado, o confesado haber estado, en la 

49 Wappler, Täuferbewegung..., p. 425.
50 Wappler, Täuferbewegung..., p. 429.



342 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

desafortunada batalla de Frankenhausen, y estaban influidos por las 
ideas de Müntzer. Los años de represión que siguieron no mermaron 
la admiración que muchos radicales sentían por Müntzer. Pero en 
esos años, las doctrinas de Müntzer, e incluso las de hombres como 
Hut y Römer, sufrieron una transformación. El movimiento se di-
vidió en facciones. Algunos trataron de prepararse activamente para 
el Apocalipsis que se avecinaba; muchos otros adoptaron la línea de 
una resistencia menor contra los poderes del Estado y la Iglesia (ya 
fuera católica, luterana o zwingliana). En los archivos se documentan 
actos esporádicos de violencia o planes violentos, así como el trágico 
destino de hombres y mujeres que solo querían adherirse a sus propias 
creencias religiosas no violentas. Pero un acontecimiento que destacó 
en la década posterior a la muerte de Müntzer fue el «Reino de Müns-
ter» del norte de Alemania.51

El establecimiento en Münster de «una ciudadela de los Elegidos» 
en 1534-1535 fue recibido con entusiasmo en los Países Bajos y el norte 
de Alemania. Solo con grandes dificultades las autoridades impidieron 
que cientos de personas corrientes se unieran a la comunidad revolucio-
naria de Münster; estos había abandonado su hogar y su casa en espera 
de un refugio seguro ante el final de los tiempos. ¿Cómo sucedió este 
acontecimiento? ¿Qué camino llevó hasta aquí desde el anabaptismo de 
los diez años previos?

Melchior Hoffman, un peletero que había estado promoviendo el 
anabaptismo en distintas partes del norte y oeste de Alemania, se en-
contraba en los Países Bajos a principios de la década de 1530, predi-
cando y bautizando a un número significativo de personas. Hoffman 
creía firmemente en la llegada del Apocalipsis y predecía que la ira de 
Dios barrería los poderes temporales y religiosos impíos, dando paso 
al reino de Dios en la Tierra. Pero no abogaba por una preparación 
militar activa para el acontecimiento y no mostraba signos de ser un 
seguidor de Müntzer (o de Hut o de Römer), a pesar de haber escrito 
un panfleto con el título tan müntzeriano de «Una lección verdadera 
y piadosa sobre el puro temor de Dios».52 Tanto en sus expectativas mi-

51 Véase Stayer, Anabaptist Community..., pp. 123-138. También Richard van Dülmen 
(ed.), Das Täuferreich zu Münster..., Múnich, 1974; James M. Stayer, Anabaptists and 
the Sword, Lawrence KS, 1976, p. 231.
52 Eine rechte warhafftige hohe und götliche gruntliche underrichtung von der reinen 



343Predicadores rebeldes y violentos

lenaristas como en sus inclinaciones pacifistas, era representativo de 
la mayoría de los anabaptistas alemanes de esa época. Pero el especta-
cular crecimiento del anabaptismo en los Países Bajos le debe mucho 
a Hoffman. Entre aquellos que bautizó se encontraba Jan Matthijs, 
un panadero de Haarlem que fundó el «Reino de Münster» en un 
periodo en el que el anabaptismo se volvió inesperadamente, una vez 
más, militante y asertivo.

Bajo Matthijs y su sucesor, un sastre holandés llamado Bockelson 
(alias Jan van Leiden), se introdujeron en Münster formas radicales 
de gobierno, junto con la comunidad de bienes. En una fase tardía, 
Bockelson intentó adaptarse a las cambiantes situaciones domésticas 
introduciendo la poligamia: por diversas razones, las mujeres superaban 
en número a los hombres en una proporción de tres a uno. Esta medida 
resultó impopular entre el pueblo (y profundamente chocante para el 
mundo exterior); Bockelson se distanció aún más de muchos de sus 
seguidores al proclamarse «Rey de Nueva Sión» y lanzar una despia-
dada campaña de terror contra cualquiera que le criticara. A pesar del 
apoyo de los anabaptistas de los Países Bajos, la comunidad se hundió, 
derrotada por la discordia interna, el hambre y, en última instancia, el 
asedio del ejército del obispo católico de Münster y sus aliados, tanto 
luteranos como católicos. Estos tomaron la ciudad en junio de 1535 
lo que se saldó con la muerte de 650 habitantes. En cualquier caso, 
este breve experimento sembró el pánico entre las clases dirigentes de 
Alemania y Países Bajos, temerosos de que se repitiera en otros luga-
res.53 Resultaba completamente comprensible: en mayo de 1535, una 
treintena de anabaptistas intentaron tomar el control de Ámsterdam y 
establecer allí su propio «Münster». (Tres meses antes, las autoridades 
habían sido debidamente advertidas de los disturbios radicales cuando 
un grupo de «corredores desnudos» —naaktlooper— quemaron sus ro-
pas y corrieron por Ámsterdam anunciando el inminente Apocalipsis. 
Por sus actos, fueron ejecutados, al igual que sus compañeros de aquel 
mismo año).

forchte Gottes ann alle liebhaber der ewiger unentlicher warheit, aus Götlicher Schrifft 
angezeygt zum Preiss Gottes unnd heyll sines volcks in ewigkeyt (1533).
53 Véase Zschäbitz, Wiedertäuferbewegung..., pp. 144-145; también Stayer, Anabaptists 
and the Sword..., pp. 203-80.



344 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Retrato del anabaptista holandés Jan Matthijs, realizado por Christoffel van 
Sichem en 1608. Detrás de él, el asedio de Münster finaliza brutalmente.

Rijskmuseum, Ámsterdam (CC0, 1.0 Universal)

Si bien es tentador trazar un vínculo directo entre Müntzer y Münster, 
o incluso uno indirecto a través de los primeros anabaptistas alemanes 
como Denck (y ambas hipótesis fueron promovidas asiduamente por go-
bernantes e historiadores luteranos y católicos), la fundación de la comu-
na de Münster vino impulsada por una amplia variedad de influencias, 
entre las que destacan las convulsiones sociales en los vecinos Países Bajos, 



345Predicadores rebeldes y violentos

que intentaban liberarse del dominio español. Fue en estas condiciones 
que la forma relativamente pasiva de la expectativa apocalíptica de Hoff-
man se transformó abruptamente en algo más activo, más parecido a la 
rebelión abierta de 1525: en Münster, el anabaptismo apareció de repen-
te como un movimiento revolucionario. Como había ocurrido diez años 
antes en la Guerra de los Campesinos, los radicales de los Países Bajos y 
el noroeste de Alemania combinaron creencias religiosas heréticas con las 
demandas y esperanzas políticas muy reales de la gente corriente, para 
establecer —aunque breve y de forma trágicamente defectuosa— una 
sociedad comunista primitiva. Lo que era diferente, por supuesto, era la 
estrategia de retirarse a una ciudadela; esto no había formado parte de los 
planes de Müntzer, ni de los campesinos y plebeyos de 1524-1525. Era la 
estrategia que había sustentado, por ejemplo, el movimiento taborita en 
Bohemia un siglo antes, y que resurgió casi inmediatamente después de la 
derrota del levantamiento campesino, como lo tipificó el complot de Rö-
mer en Erfurt. Pero la conexión entre Müntzer y los rebeldes de Münster 
radica en la voluntad de ambos de entrar sin miedo en el escenario de 
la historia, en un momento de agitación social generalizada, intentando 
hacer realidad sus ideales.

Antes de abandonar el anabaptismo, consideremos una pequeña 
espiral histórica: muchos anabaptistas holandeses, huyendo de la perse-
cución en su patria, llegaron a Inglaterra en la década de 1530. Aquí no 
les fue mucho mejor: a Enrique viii no le gustaban nada los radicales, 
ni siquiera —o especialmente— los que defendían la «reforma». Pero 
sobrevivieron, en parte porque en Inglaterra seguía habiendo impor-
tantes bolsas (medidas por el número de detenidos y ejecutados) de 
lolardos y otros radicales religiosos. Una de las principales influencias 
de las reformas husitas en Bohemia había sido el movimiento «lolardo» 
de John Wycliffe. Hay pues un camino que lleva de la Inglaterra del 
siglo xiv a la Bohemia husita, de los husitas radicales de Bohemia a 
los reformadores radicales de Sajonia, de los radicales de Sajonia a los 
anabaptistas de los Países Bajos, y de ahí a la Inglaterra del siglo xvi y, 
sin ir demasiado lejos, a los radicales disidentes de la Revolución Inglesa 
del siglo xvii.54 La revolución es, en efecto, global y permanente. 

54 Para conocer las similitudes entre las enseñanzas de Müntzer y las de los radicales 
durante la Revolución inglesa, véase la obra de Christopher Hill, The World Turned Up-
side Down, Londres, 2020 [ed. cast.: El mundo trastornado, Madrid, Siglo xxi, 2013].



346 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

A partir de este repaso necesariamente breve de algunas de las corrien-
tes del radicalismo alemán durante un largo periodo posterior a 1525, 
queda claro que las opiniones de Müntzer sobre la adquisición y las 
responsabilidades de la fe cobraron nueva vida tras su muerte, si bien 
bajo diferentes formas. Evidentemente, el término «anabaptismo» 
fue una denominación algo inexacta y perezosa de la «oposición», 
agrupando bajo una denominación genérica a hombres y mujeres con 
creencias muy diferentes: algunos estaban totalmente despreocupa-
dos por la cuestión del bautismo de adultos; algunos remontaban su 
herencia a Grebel o Hubmaier; pero algunos también declararon ex-
plícitamente que Müntzer había sido uno de sus antepasados, y las 
ideas que expresaron demuestran similitudes muy claras con las de 
Müntzer. Los principios básicos de la primacía espiritual, el sufri-
miento y la elección habían sido propugnados por otros antepasa-
dos del anabaptismo, en movimientos esporádicos arraigados en gran 
medida en las clases bajas de la ciudad y el campo. Pero fue Müntzer 
quien reunió todos estos aspectos en un cuerpo doctrinal que, con el 
tiempo, alimentó una decidida postura antiautoritaria entre tantos 
líderes del primer movimiento anabaptista.



347

Afortunado el hombre que ha visto a Müntzer con sus propios 
ojos, pues puede presumir de haber visto al Diablo en persona.

Martín Lutero (1525)

Thomas Müntzer fue asesinado. Se clavó su cabeza en un poste para que 
todos la vieran. Pero Wittenberg no había terminado con él todavía. Su 
reputación tenía que ser destruida por completo. Más importante aún, 
los hombres de Wittenberg tenían que asegurarse de que no se les cul-
para por el levantamiento campesino. Incluso antes de la masacre final 
de los campesinos alemanes, ya se acusaba a Lutero y a Wittenberg: si 
Lutero no hubiera alborotado el avispero en 1517, ¿habría habido rebe-
lión en gran parte de Alemania? La Iglesia papal y el Emperador veían 
una conexión muy clara. Pero Lutero, consciente de los peligros de ser 
coacusado, se había ocupado desde principios de 1522 de distanciarse 
de cualquiera que se pareciera remotamente a un rebelde. Müntzer y 
Karlstadt fueron los principales objetivos de sus distintos tratados con-
tra los «falsos profetas». En 1525, siguiendo las señales de su líder, los 
talentosos escritores de Wittenberg comenzaron a tejer el mito de Tho-
mas Müntzer. Preocupados por no quedarse atrás, los comentaristas 
católicos y zwinglianos se unieron a ellos.

El primero en entrar en liza, naturalmente, fue el propio Lutero. 
Sus dos cartas abiertas de 1524 contra Müntzer —A los príncipes de 
Sajonia sobre el espíritu rebelde y A la ciudad de Mühlhausen1— ya han 

1 En Ludwig Fischer (ed.), Die Lutherischen Pamphlete gegen Thomas Müntzer, Tubinga, 
1976, pp. 2-12 y 14-15.

Capítulo 15

El Diablo en persona.
Historiografía



348 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

sido analizadas. En estas, Lutero confunde sin rubor a Müntzer con 
Nikolaus Storch, en una clara demostración de su método para tratar a 
los opositores. El «espíritu» que actuaba en oposición radical a Lutero 
no era en realidad una sola persona, sino la manifestación física del 
Diablo. A principios de 1525 compuso también un extenso panfleto 
dirigido contra Karlstadt, Contra los profetas celestiales,2 que seguía la 
misma metodología. En este se habla de «espíritus asesinos y rebeldes», 
de Satanás trabajando contra Lutero. Lutero no se limitó a reprender a 
Karlstadt por su iconoclasia, sino que argumentó que el siguiente paso 
lógico de la iconoclasia era el asesinato y la rebelión contra la autori-
dad, algo que Karlstadt no había imaginado ni en sus peores pesadillas. 
Lutero veía a sus enemigos desde un punto de vista moral, en el que 
las personalidades podían cambiar pero la naturaleza malvada básica 
permanecía; desde aquí, cualquiera podía ser acusado de cualquier cosa. 
Era un enfoque muy conveniente.

La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer de Lutero 
se publicó el 22 de mayo de 1525.3 El juicio de Dios era simplemente 
el hecho de que Müntzer había sido derrotado en Frankenhausen una 
semana antes; la «terrible historia» se refiere a todas sus atroces activida-
des previas a esa batalla. Basado en cuatro cartas escritas por Müntzer en 
abril y mayo de 1525, este breve tratado alcanzó nada menos que ocho 
ediciones en el verano de 1525. Al escribirlo, Lutero prestó involunta-
riamente un gran servicio a las generaciones posteriores, ya que dos de 
las cartas —las dirigidas a los hermanos Ernst y Albrecht de Mansfeld 
el 12 de mayo— solo sobreviven hoy realmente porque aparecieron en 
la edición de Lutero. También se reproducen aquí el llamamiento a la 
acción de Müntzer dirigida a Allstedt el 26 de abril, y su carta de Fran-
kenhausen a Heldrungen, fechada el 11 de mayo. Lutero introduce su 
panfleto con las palabras:

He dispuesto que se publique esta terrible historia sobre las enseñanzas, 
escritos y complots de ese profeta asesino y sanguinario Thomas Müntzer... 
Porque aquí se puede leer cómo este espíritu asesino se jactaba de que 

2 Martín Lutero, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009 (en lo sucesivo, citado como 
«wa»), vol. 18, pp. 37-125.
3 En Fischer, Die Lutherischen Pamphlete..., pp. 18-25.



349El Diablo en persona

Dios hablaba y actuaba a través de él... Y sin embargo, antes de que 
pueda darse la vuelta, yace allí con otros varios miles en el barro.

Estas palabras suenan un poco incongruentes viniendo de la pluma de 
un hombre que, apenas una semana antes, había llamado a la masacre 
despiadada de todos los campesinos rebeldes.

En sus comentarios críticos sobre las cartas, Lutero echa toda la 
culpa de la tragedia de Frankenhausen a los «espíritus rebeldes». A 
continuación, introduce con una serie de preguntas retóricas dos mi-
tos que pasaron inmediatamente al cuerpo principal de la historiogra-
fía de Müntzer:

Oh querido Dios, miserables espíritus rebeldes, ¿dónde están ahora 
vuestras palabras con las que excitabais y agitabais al pobre pueblo? 
¿Cuando decíais que erais el pueblo de Dios, y que Dios luchaba por 
vosotros, y uno mataba a cien, sí, con un solo casquillo de fieltro po-
dían dar muerte a cinco hombres? ¿Y las balas volvían atrás cuando 
se disparaban y daban al enemigo? ¿Dónde están ahora las mangas de 
Müntzer, con las que afirmaba que pararía todas las balas que se dis-
pararan contra su pueblo? ¿Dónde está ahora el Dios que gritó tales 
promesas por boca de Müntzer durante casi un año entero?

Lutero introduce algo bastante pintoresco: el asombroso poder de los 
casquillos de fieltro y la captura de las balas en las mangas parecen ba-
sarse en leyendas populares de magos vigentes de la Baja Edad Media. 
Müntzer sin duda se burlaba de las balas, y sus mangas pueden o no ha-
ber aparecido en algún informe confuso de sus discursos al ejército en 
Frankenhausen, pero las afirmaciones sobre sus poderes mágicos eran 
producto de la imaginación de otro. Es evidente que Lutero se había 
enterado de un relato por el estilo, relato que él bordó, una vez más, 
con rasgos de otras fuentes para dar más peso y color a su polémica.

A lo largo de los veinte años siguientes, Lutero retomó con frecuen-
cia el tema de Müntzer, entretejiendo algunos hilos más en la imagen 
histórica. En una de sus «charlas de sobremesa» de 1531 había conse-
guido hacerse con este relato:

Sobre el tema de Müntzer hay una historia real sobre una chica, que 
la confesó en su lecho de muerte. Cuando Müntzer estaba en Zwi-
ckau, se acercó a esta virgen y le dijo que había sido enviado por 



350 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

una voz divina para violarla: y si ella no estaba de acuerdo con esto, 
entonces él mismo no sería capaz de enseñar la palabra de Dios. Esta 
historia procede de Hätzer.4

Basándose en pruebas muy sospechosas (Ludwig Hätzer fue un anabap-
tista torturado y ejecutado en 1529), a los ojos de Lutero, Müntzer se 
había convertido ahora en un libertino, una característica útil a añadir 
a la lista de: un Satanás, un asesino sanguinario, un revolucionario y 
el causante de la tragedia del campesinado. Lutero tuvo que describir 
a Müntzer como algo más que un individuo: se convirtió en el repre-
sentante compuesto de todo un grupo de «espíritus rebeldes», a los 
que podían atribuirse las doctrinas colectivas y las supuestas hazañas de 
todos. Los detalles biográficos correctos eran tan bienvenidos como el 
fantasma de Banquo en el banquete, mientras que la cronología era, en 
el mejor de los casos, vaga.

Un relato mucho más detallado de los últimos días de Müntzer fue 
ofrecido por Philipp Melanchthon, en su Historia de Thomas Müntzer, 
el fomentador del tumulto de Turingia; una lección muy útil, escrito a 
principios de junio de 1525 y publicado poco después.5 Este panfleto 
se centraba en los acontecimientos de Frankenhausen, aunque tam-
bién abarcaba el periodo de Allstedt. Al igual que Lutero, Melanchthon 
partía de la idea de que Müntzer era el Diablo encarnado y que todas 
sus doctrinas eran satánicas, en particular las relativas a la revelación 
y el sueño. A diferencia de Lutero, sin embargo, Melanchthon inten-
tó establecer ciertas etapas en el desarrollo de Müntzer analizando los 
argumentos teológicos del radical. Algunos de ellos eran invención de 
Melanchthon o simples malentendidos. En los comienzos de su carrera, 
por ejemplo, se supone que Müntzer predicaba lo siguiente:

Al principio hay que abandonar los pecados manifiestos, como el adul-
terio, el asesinato, la blasfemia y otros semejantes, y así hay que apren-
der a castigar y martirizar el cuerpo, mediante el ayuno, la ropa pobre, 
el silencio, las miradas sombrías, no cortarse la barba. A esta y otras 
disciplinas infantiles similares las llamaba «mortificación de la carne y 
cruz, como está escrito en el Evangelio».

4 wa, Tischreden, vol. 1, p. 37.
5 En Fischer, Die Lutherischen Pamphlete..., pp. 28-42.



351El Diablo en persona

¿Ser melancólico y llevar barba? Es difícil incluso imaginar dónde en-
contró Melanchthon esta estipulación (podría haberse basado en Le-
vítico 19:27, aunque un seguidor de Lutero, Eberlin von Günzburg, 
había recomendado barbas largas en su visión de 1521 de una utopía 
luterana, Wolfaria). Independientemente de su procedencia, el hábito 
de dejarse crecer la barba identificaba claramente a los fanáticos radi-
cales en la historiografía de Wittenberg. Melanchthon relató entonces 
que Müntzer recomendó retirarse a un lugar tranquilo para esperar a 
Dios —y si Dios no llegaba, gritarle por no hablar con sus Elegidos—. 
Más precisamente, «dijo abiertamente, lo cual es chocante de escuchar, 
que deseaba cagarse en Dios si no hablaba con él como lo hizo con 
Abraham». Algo chocante, sin duda; pero de nuevo extraído directa-
mente de la fértil imaginación del propio Melanchthon.

En 1525 se produjo una repentina transformación: Müntzer se tras-
ladó a Mühlhausen y al claustro de los Caballeros Teutónicos, donde 
(se da a entender) también se hizo cargo de sus ingresos. Desde esta 
segura posición:

Enseñó que todas las posesiones debían tenerse en común... y la ple-
be ya no quería trabajar, sino que si querían un poco de maíz o tela, 
iban a un hombre rico.... Si el rico no quería dárselo, se lo llevaban 
por la fuerza.

Adiós, pues, a la anterior mortificación corporal y a la pobreza; bien-
venidas la pereza, la avaricia y el robo. Las acciones de la gente común 
se atribuían ahora a las doctrinas de Müntzer. Pero luego una sorpresa: 
«Hizo esto durante casi un año entero, hasta el año 1525, cuando el 
campesinado de Suabia y Franconia se sublevó, pues Thomas no era tan 
audaz como para haber iniciado este alboroto por sí mismo». Así que 
Müntzer no tuvo el coraje de incitar la insurrección; esto es un cambio 
bastante refrescante de la opinión de que lo hizo todo él mismo, pero 
era simplemente un preludio a la acusación de que Müntzer era un co-
barde. Cuando Pfeiffer sugirió la expedición a Eichsfeld, «Thomas, por 
miedo, no quiso permitirlo ni unirse a ella».

No se hace el menor intento de coherencia: poco después, se encuen-
tra a Müntzer de pie ante su ejército en Frankenhausen, prometiendo 
parar las balas con sus mangas y aconsejando a todos que no teman a los 



352 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

tiranos. En un pasaje dramático, Melanchthon describió el discurso de 
Müntzer, que fue contrarrestado por otro del joven y valiente príncipe 
Philipp. Comenzó así la batalla, o más bien la matanza. Melanchthon, 
a pesar de sus muchos defectos como cronista, estaba horrorizado por 
la barbarie de las tropas de los príncipes. Según sus cálculos, murieron 
dos o tres soldados de caballería frente a 5.000 rebeldes. Después de la 
batalla, Thomas supuestamente volvió a sus cobardes costumbres, tem-
blando en una buhardilla de Frankenhausen hasta que fue descubierto. 
El día de su ejecución:

En sus últimos momentos se sintió débil de corazón y tan confuso que 
ni siquiera pudo rezar, por lo que el duque Heinrich de Braunschweig 
lo hizo por él. También confesó públicamente que había actuado mal, 
pero aun así advirtió a los príncipes que no fueran severos con los po-
bres... y dijo que debían leer el Libro de los Reyes.

El elemento importante en esta historiografía temprana no era la cohe-
rencia de tiempo, lugar o carácter, sino más bien la coherencia de la ini-
quidad. Si la difamación de Müntzer mediante anécdotas infundadas 
y resúmenes tergiversados de su teología servían al doble propósito de 
distanciarlo de Wittenberg y desalentar a sus seguidores sobrevivientes, 
entonces esa calumnia podía —y debía— pasar como «historia». 

Lutero había establecido el modelo para la difamación. Melanchthon 
había contribuido con su parte del trabajo completando algunos detalles 
biográficos. Sin embargo, la tarea principal de contrarrestar las doctri-
nas de Müntzer recayó en Johann Agricola, en su panfleto Una expli-
cación del Salmo 19... de Thomas Müntzer.6 Este apareció a finales de 
mayo de 1525, posiblemente incluso antes de la ejecución de Müntzer y se 
basó en un examen detallado de una carta escrita por Müntzer a Christoph 
Meinhard doce meses antes.7 Agricola había visitado a Meinhard en abril 
de 1525, como parte de la campaña en curso contra los «Profetas Celestia-
les»; Meinhard debe de haber entregado la carta a Agricola en ese momen-
to. El trabajo de Agricola merece al menos una nota por su esfuerzo (y, 
como en el caso de Lutero, agradecemos la conservación impresa de 
otra de las cartas de Müntzer).

6 En Fischer, Die Lutherischen Pamphlete..., pp. 44-78.
7 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (véase bibliografía para más det-
alles), vol. 2, pp. 240-252; Peter Matheson (trad. y ed.), The Collected Works of Thomas 
Müntzer, Edimburgo, 1988, pp. 76-79.



353El Diablo en persona

Retrato de Philipp Melanchton por Alberto Durero en 1526.
Metropolitan Museum de NuevaYork (Open Access Public Domain)

Agricola adopta desde el principio una postura inequívocamente lu-
terana: las enseñanzas de Müntzer son comparadas con los ardientes 
efluvios de la boca de Behemoth; su obra es la del Satanás despierto, 
progenitor de sectas y herejías. Después de algunos lugares comunes 
sobre «espíritus asesinos» y de un desvío hacia algunos de los elementos 
más abstrusos de la teología académica, Agricola explica que la verda-
dera consecuencia de la doctrina de Müntzer sobre la mortificación 
era bastante simple: «Todo su supuesto estudio, asombro y vacío están 
diseñados para permitirle estrangular y golpear hasta la muerte». Como 
prueba de ello, aquí están de nuevo las historias sobre matar al enemigo 
con un sombrero de fieltro y el deseo de pisotear a los impíos. En opi-
nión de Agricola, la «mortificación» conduce inexorablemente a la sed 
de sangre. El brutal argumento es el siguiente:



354 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Tienen tres textos a partir de los cuales estudian el juicio de Dios: los 
cinco libros de Moisés [el Pentateuco]; los de Josué y los Jueces; los 
libros de Samuel y Job; en estos libros se mencionan asesinatos —como 
los de Abraham, Josué, etc. — para que puedan pretender ser Moisés, 
Josué, Abraham, etc. Y cualquiera que no lleve barba o se oponga a 
ellos debe ser impío, y tienen derecho a matarlos y asesinarlos.

He aquí una bella imagen: varios müntzeritas de aspecto repugnante se 
reúnen macábramente en torno al Antiguo Testamento, regodeándose 
en los pasajes más escabrosos, mientras cultivan sus barbas. Si esta ima-
gen tiene algún pariente cercano, sin duda debe estar en las represen-
taciones medievales antisemitas de los judíos y sus designios sobre los 
bebés cristianos. 

Agricola nos ofrece una nueva historia, una que no habíamos oído 
antes: «En Allstedt, las Epístolas fueron leídas durante la misa, e inme-
diatamente después dirigió a la congregación en el canto de la rima del 
diablo: “Los príncipes deben ser golpeados hasta la muerte y sus casas 
quemadas”». El artículo de Agricola era, por un lado, un serio intento 
de demostrar las insuficiencias de la teología de Müntzer —algo que 
Lutero nunca se molestó en hacer— y, por otro, una continuación de 
la difamación iniciada por Lutero. A falta de pruebas contundentes, se 
introdujeron acusaciones infundadas para apoyar el marco teológico.

Inusualmente, Agricola pasó por alto el liderazgo de Müntzer en la 
rebelión. Pero otro de sus panfletos llenaría esta laguna, en junio de 1525, 
con el prometedor título de Diálogo útil o descripción de una conversación 
entre un entusiasta de Müntzer y un piadoso campesino evangélico, sobre 
el castigo de los entusiastas rebeldes en Frankenhausen.8 Esta pesada repre-
sentación ficticia de un encuentro entre un refugiado de la batalla de 
Frankenhausen y un campesino luterano no depara sorpresas; al final, el 
entusiasta comprende el error de su comportamiento; se marcha, agrade-
ciendo al bien informado campesino sus muchas perspicacias. (Durante 
este periodo de la Reforma, el campesino alemán, representado durante 
mucho tiempo como un simplón grosero, borracho y pedorro, apareció 
brevemente bajo el personaje del ciudadano inteligente, sobrio y racional; 
este cambio más bien brusco refleja la intención luterana de cortejar a la 
gente común para que se alejara de la rebelión).

8 En Fischer, Die Lutherischen Pamphlete..., pp. 80-95.



355El Diablo en persona

El argumento principal del piadoso campesino es que la tiranía no debe 
combatirse con la espada, pues solo Dios puede destruirla. Agricola 
actualiza sus observaciones previas, haciendo referencia específica a los 
acontecimientos en torno a la batalla de Frankenhausen. En el trans-
curso de la conversación, tanto el campesino como el Entusiasta pre-
sentan algunos «hechos» bastante entretenidos sobre Müntzer, hechos 
conocidos al menos por Agricola, si no por nadie más. Aparte de una 
larga discusión sobre las supuestas instrucciones de Müntzer sobre el 
crecimiento de la barba («como los patriarcas de antaño»), surgen tres 
puntos concretos acerca de nuestro predicador: que se retractó de su 
fe poco antes de morir, que era un cobarde y que buscaba comodida-
des materiales. Ante todas estas evidencias, el pobre Entusiasta empieza 
a vacilar e incluso da voluntariamente los nombres de los socios de 
Müntzer en Allstedt (todos ellos de los que se dejan crecer la barba). 
A medida que la charla avanza sin descanso para cubrir la campaña 
en el Eichsfeld, revela aún más: los hábitos de bebida de Müntzer no 
eran el peor de sus defectos. Durante el saqueo de iglesias y castillos en 
mayo de 1525, el Entusiasta había visto cómo se redistribuían «once 
mil florines en dinero y plata» y «ochocientas ovejas» entre Müntzer y 
sus seguidores. (La base fáctica de esta acusación radica en el reparto 
del botín en el Eichsfeld, que se distribuyó equitativamente, una vez 
reservadas las provisiones de campaña, entre todos los participantes). El 
campesino pregunta por las casullas que fueron robadas; el Entusiasta 
responde: «Hizo que su mujer se hiciera con ellas una chaqueta y una 
capa». Y luego hay pruebas aún más irrefutables de que Müntzer aceptó 
regalos de alimentos finos y bolsas de grandes monedas de «tipos ricos».

Müntzer, el amigo de los pobres, es ahora expuesto como un glotón 
egoísta a sueldo de los ricos. Esto resulta ser el golpe de gracia para 
el desafortunado Entusiasta, que ruega al campesino luterano que le 
muestre la verdadera fe. La solución es sencilla: «Oh, mi querido amigo, 
deja que los gobernantes mundanos gobiernen los bienes mundanos, y 
confórmate con Cristo, tu Señor, que te proporcionó, mediante la fe, 
todos los bienes eternos e inmortales». Por último, el campesino sugie-
re que «puedes curarte visitando al barbero». El Entusiasta reformado 
parte y se dirige directamente a una barbería, empuñando un florín que 
el campesino le ha prestado para obtener un afeitado muy cristiano.



356 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

A finales de junio de 1525, Lutero, Melanchthon y Agricola habían 
llevado a cabo el asesinato integral de la figura de Thomas Müntzer, 
con el fin de apartar a sus seguidores de sus doctrinas. Dado que se 
consideraba que sus seguidores incluían a los de cualquier otro opositor 
radical de Lutero, esta historiografía también satisfacía una necesidad 
más amplia. Los luteranos nunca llegaron a acusar a Müntzer de haber 
cometido los siete pecados capitales, pero si lo hubieran hecho, el único 
que no le habrían podido achacar habría sido la pereza, cuya omisión 
fue ampliamente compensada por el campesinado rebelde al negarse a 
cumplir con sus obligaciones feudales.

Pero había otras visiones de los acontecimientos de 1525, de las 
cuales la más significativa fue la católica. Su tono vino marcado por un 
panfleto escrito por Johannes Cochläus contra los tratados anti-campe-
sinos de Lutero.9 Presenta una crítica detallada de las viciosas diatribas 
de Lutero, y luego argumenta enérgicamente que el propio Lutero —y 
nadie más— fue el culpable del levantamiento.

Lutero tenía buenas razones para sentirse nervioso. No solo los co-
mentaristas católicos le consideraban la causa de la revuelta. Jacobo 
Fugger, el hombre más rico de Alemania, escribió al duque Georg ex-
presando la opinión de que, «en verdad, Lutero es la raíz y la fuente 
misma de este alboroto, ira y derramamiento de sangre en la nación 
alemana»;10 y el propio Georg no se dejó apaciguar: a principios de 
1526, rechazó el intento de distensión de Lutero con las palabras «con-
sideramos que sus palabras son amenazadoras, más que humildes».11

Cuando Cochläus se ocupa de los ataques de Lutero contra Müntzer, 
deja muy claro que éste era de poca monta comparado con el reforma-
dor de Wittenberg:

Lutero es mucho más culpable que Müntzer, porque tú [Lutero] has 
provocado mil veces más daño y tentación y disturbios entre la gente 
que Müntzer. ¿Y cómo? De la siguiente manera: Müntzer solo agitó 
en Turingia, pero tú provocaste problemas en todo el territorio de la 
nación alemana.

9 Johann Cochläus, en Klaus Kaczerowsky (ed.), Flugschriften des Bauernkrieges, Ham-
burgo, 1970, pp. 171-197.
10 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, 
dos volúmenes, Leipzig, 1905/1917 (reimpreso en Colonia / Viena, 1985), vol. 2, p. 
333 (en lo sucesivo, citado como «abkg»).
11 abkg, vol. 2, p. 483.



357El Diablo en persona

A pesar de perseguir un ángulo ligeramente diferente, los católicos eran 
tan adeptos a inventar la «historia» como sus homólogos de Witten-
berg. Un tratado católico anónimo, Una lección creíble y verdadera sobre 
cómo los campesinos de Turingia fueron castigados antes de Frankenhausen 
por sus fechorías,12 describe cómo la expedición en el Eichsfeld implicó 
«asesinatos, incendios provocados, robos y saqueos, a los que se dedica-
ron hasta tal punto que no perdonaron ni a las mujeres embarazadas ni 
a las madres lactantes, ni a los inocentes niños pequeños en sus cunas». 
Si las acciones y los pensamientos de Müntzer fueron tergiversados y 
manipulados por luteranos y católicos, hay que decir que los campesi-
nos y los rebeldes urbanos de 1525 corrieron la misma suerte.

Hubo otro contribuyente temprano a la mitología de Müntzer: 
Heinrich Bullinger, un zwingliano que escribió una extensa obra contra 
los anabaptistas para demostrar que el anabaptismo suizo no tenía ab-
solutamente nada que ver con el zwinglianismo —o, de hecho, con los 
respetables suizos—. Su Origen, desarrollo, sectas, etc. de los anabaptistas, 
de 1560, remontó los males del anabaptismo a Müntzer y Storch.13 
Hizo una dura crítica de las doctrinas de Müntzer y luego describió 
cómo Müntzer las difundió entre los radicales suizos:

Cuando fue expulsado de Allstedt, se dirigió a Nürnberg y luego a la 
Alta Alemania, y luego viajó a través de Basilea, a Griessen en Klett-
gau... y en la revuelta campesina que siguió poco después, plantó su 
semilla venenosa en los inquietos corazones rebeldes de los campesinos. 
En esa época también difundió la doctrina del anabaptismo.

Según Bullinger, Müntzer había aprendido su herejía en compañía 
de Storch, antes de fundar una «Escuela» de espiritistas y anabaptis-
tas en Sajonia en 1521. Los principales discípulos de Müntzer habían 
sido Pfeiffer, Rinck y «muchos otros», mientras que el ayuntamiento 
de Mühlhausen fue descrito como «neoanabaptista o müntzeriano». 
Bullinger no aclara si el anabaptismo surgió en 1521, 1524 o 1525, 
pero insiste en que la secta era de origen sajón y müntzeriano. Müntzer 
fue responsable no solo del levantamiento campesino de la Selva Ne-
gra, sino también de todos los movimientos religiosos radicales que le 

12 En Fischer, Die Lutherischen Pamphlete..., pp. 97-105.
13 Bullinger, Der Widertöuffern Ursprung, Fuergang, Secten etc, Zúrich, 1560.



358 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

siguieron. Ambas leyendas se colaron fácilmente en el cuerpo principal 
de la historiografía de Müntzer. Bullinger compartía la habilidad de 
Lutero para mezclar movimientos separados con el fin de condenarlos 
a todos de forma más económica.

Para conmemorar el primer centenario del levantamiento de 1525, 
un escritor llamado Rinckhardt escribió una obra titulada Monetarius 
Seditiosus, o: la guerra de los campesinos de Müntzer, en la que Müntzer es-
taba confabulado con Satanás, era un agente del papa, sediento de sangre, 
codicioso, zalamero, cobarde; Karlstadt también aparece como co-cons-
pirador. Rinckhardt debió de sentirse un poco agraviado cuando, después 
de todos sus esfuerzos, las autoridades prohibieron su obra: decían que 
evocaba «recuerdos no deseados». La orden de prohibición adoptó un 
enfoque diferente de la historiografía, pero con el mismo objetivo.

Muchos de los mitos originales de hace 500 años siguen aceptán-
dose acríticamente en la actualidad. En especial en las historias genera-
les, donde Müntzer solo merece un párrafo o una mención de pasada, 
no es raro encontrar todavía una selección aleatoria de las calumnias 
de la historiografía del siglo xvi. Hasta bien entrado el siglo xix no 
se plantearon serios interrogantes sobre la representación de Müntzer 
en la historia. Para entonces, por supuesto, había comenzado la era 
de las revoluciones burguesas, empezando por la británica en el siglo 
xvii y continuando con la Guerra de Independencia estadounidense 
y la Revolución francesa. En las décadas siguientes, las revoluciones 
se sucedieron con grata regularidad en toda Sudamérica, en el Cari-
be y en prácticamente todos los países de Europa durante 1848. Es-
tas convulsiones tuvieron un profundo efecto en la vida intelectual de 
todo el mundo occidental, sobre todo en la historiografía. Al ver que 
el presente y el futuro cambiaban ante sus propios ojos, los liberales 
y académicos empezaron a cuestionar el pasado con más energía que 
antes. Se cuestionó la «historia» aceptada —la historia que había sido 
autorizada por la misma clase de personas a las que ahora se desafiaba 
o derrocaba—; los historiadores recurrieron a las fuentes; se exploraron 
los archivos; y la Guerra de los Campesinos alemanes y Müntzer se 
consideraron bajo una luz diferente.

Pero si la Revolución francesa inspiró a los demócratas burgue-
ses, el Terror posterior los horrorizó. Esta dualidad se refleja en la obra 



359El Diablo en persona

de Strobel, Vida, escritos y enseñanzas de Thomas Müntzer, aparecida en 
1795.14 Su primera parte trata críticamente de las doctrinas de 
Müntzer, en la medida en que podían establecerse a partir de las cartas 
y escritos entonces disponibles. En esta parte, Strobel es relativamente 
ecuánime. Pero cuando pasa a tratar los sucesos de Allstedt y Mühl-
hausen, se acuerda del Terror, se retrae de toda objetividad ulterior y 
entran en juego todas las calumnias de Lutero. Cuatro años más tar-
de, otro historiador alemán, llamado Köhler, publicó su Galería de los 
nuevos profetas,15 en la que adopta una visión ligeramente crítica del 
mito luterano y habla de Müntzer como «más un entusiasta engañado, 
que un engañador», una distinción tenue, pero debemos tomar lo que 
nos ofrece. En 1842, el historiador Seidemann publicó su Biografía de 
Thomas Müntzer, en la que su juicio general descansaba precariamente 
sobre los cuernos gemelos del liberalismo y el miedo a una revolución 
incontrolable.16 Lleno de piedad por el campesinado, Seidemann con-
sigue justificar la sangrienta represión de 1525; al ver a Müntzer como 
un digno y tenaz oponente de Lutero, repite las insinuaciones de un 
fanatismo medio enloquecido; aunque duda de la idea de que Müntzer 
fuera un desgraciado disipado, acepta acríticamente el hecho de que se 
dejara crecer la barba y las acusaciones de cobardía.

Casi al mismo tiempo, el historiador hegeliano y liberal Wilhelm 
Zimmermann produjo una Historia de la Gran Guerra Campesina ale-
mana en tres volúmenes agradablemente robustos.17 Estos volúmenes 
diferían radicalmente de cualquier otra historia de la época: eran total-
mente comprensivos, a menudo de forma lírica, con la rebelión cam-
pesina y sus líderes. El periodo anterior a 1848 (Vormärz), en su bús-
queda de una tradición revolucionaria nacional, había encontrado un 
episodio —y en Müntzer una personalidad— que emular. Müntzer era 
considerado un «espíritu crítico», «uno de los espíritus más audaces», 
un hombre firmemente arraigado en su época, un soñador en una situa-
ción política inmadura, un precursor del progresismo. Zimmermann 
también concedió la misma importancia a Pfeiffer en relación con los 
acontecimientos de Mühlhausen.

14 Georg T. Strobel, Leben, Schriften und Lehren Thome Müntzers, Nürnberg, 1795.
15 Johann Friedrich Köhler, Gallerie der neuen Propheten, Leipzig, 1799.
16 Johann K. Seidemann, Thomas Müntzer: Eine Biographie, Dresde, 1842.
17 Wilhelm Zimmermann, Geschichte des grossen deutschen Bau- ernkrieges, Stuttgart 
1841-1843.



360 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Aunque basado en la información a veces errónea o incompleta de Zim-
mermann, el estudio de Friedrich Engels de 1850, La guerra campesina 
en Alemania, consigue inspirar e instruir todavía hoy, sin extraviar al 
mismo tiempo al lector.18 Incluso teniendo en cuenta sus inexactitudes 
y su exceso de entusiasmo, el libro de Engels, como primer estudio 
marxista del periodo, fue una base extremadamente importante para la 
historiografía emprendida por los historiadores de izquierdas después 
de 1918 y de nuevo después de 1945. La opinión de Engels sobre la po-
sición de Müntzer, como ejemplo de «líder de un partido extremista», 
ha resistido en gran medida la prueba del tiempo:

Él está atado a las doctrinas y demandas hasta ahora propuestas que… no 
proceden de las relaciones de clase del momento… sino de su visión más 
o menos penetrante del resultado general del movimiento social y político. 
Así, se encuentra necesariamente en un dilema irresoluble. Lo que puede 
hacer contradice todas sus acciones y principios anteriores, y los intereses 
inmediatos de su partido, y lo que debería hacer no puede hacerlo.

El libro de Engels fue seguido de historias marxistas/socialistas similares 
sobre estos mismos acontecimientos escritas por Bebel (1876), Kautsky 
(1895), Bax (1899) y Mehring (1910).19

Tras la unificación de los estados alemanes en 1871 —que en esta 
ocasión no fue una revolución, sino todo lo contrario—, un nuevo 
sentimiento de orgullo patriótico se apoderó de la Alemania imperial, 
lo que desencadenó un enorme interés por los numerosos archivos de la 
nueva nación. En una erupción de investigación, las sociedades de his-
toria local brotaron como setas, se rebuscó en bibliotecas de todo tipo y 
tamaño, y aparecieron documentos que aclaraban cientos de episodios 
de la historia local alemana. Este frenesí se prolongó hasta la Primera 
Guerra Mundial. Uno de sus muchos frutos fue el descubrimiento y la 
publicación de documentos relacionados con la Guerra de los Campe-
sinos y con Thomas Müntzer y sus colegas. La apertura de los archivos 

18 Friedrich Engels, The Peasant War in Germany, Moscú, 1969 (primera edición en 
1850) [ed. cast.: La guerra campesina en Alemania, Capitán Swing, Madrid, 2009].
19 A. Bebel, Der deutsche Bauernkrieg, Braunschweig, 1876; K. Kautsky, Die deutsche 
Reformation und Thomas Münzer, Stuttgart, 1895; E. Belfort Bax, The Peasants’ War 
in Germany, Londres, 1899; F. Mehring, Deutsche Geschichte vom Ausgange des Mit-
telalters, Berlín, 1910.



361El Diablo en persona

permitió, sencillamente, sacar a la luz los hechos, algo que por desgracia 
no se había hecho durante varios siglos. Entre las publicaciones resul-
tantes se encuentra un valioso conjunto de documentos en dos volú-
menes sobre la política eclesiástica del duque Georg.20 En la primera 
década del siglo xx, en particular, se publicaron grandes cantidades 
de documentos, afortunadamente desprovistos de comentarios críticos, 
que arrojaron nueva luz sobre las personas y los acontecimientos de los 
inicios de la Reforma. Los investigadores prestaron especial atención a 
Zwickau, Allstedt y Mühlhausen. Sin embargo, al mismo tiempo que 
se sentaban las bases de la historiografía, el periodo comprendido entre 
1848 y 1918 se caracterizó por la escasez de estudios sobre la teología 
de Müntzer, así como de análisis sobre sus escritos.

La marea revolucionaria que recorrió Alemania en 1918-1919 tam-
bién produjo un repunte del interés por los revolucionarios de 1525. Se 
inició una lucha por la apropiación de Müntzer entre socialistas y filó-
sofos, por un lado, y teólogos e historiadores burgueses, por otro. Fue 
una batalla que se prolongó de forma ininterrumpida hasta 1933. Uno 
de los estudios más significativos de este periodo fue Thomas Müntzer: 
teólogo de la Revolución (1921), de Ernst Bloch.21 Aunque muy venera-
do en su época —y tiene el mérito de ser uno de los primeros intentos 
de acercarse a la teología de Müntzer— es un libro molesto; escrito en 
un estilo opaco y lírico, con un gran número de adjetivos expresionistas 
y sustantivos compuestos, que se extiende largamente, sin mucha refe-
rencia a los hechos, sobre la sociología del radicalismo («el tipo de secta 
autóctona de la liga secreta de Müntzer»), por no hablar de los apartes 
sobre la historia oriental y un ensayo general sobre los «compromisos 
entre el cristianismo y el mundo secular», concluye con un florido pa-
saje que predice una época en la que «herejes» como Joachim de Fiore, 
Müntzer —incluso Tolstoi— se unirían a Liebknecht y Lenin en una 
gran revuelta contra la «Historia». Todo era muy intenso y bieninten-
cionado; también inspirador. Pero no demasiado útil.

Más útil, quizás, fue el trabajo continuado de los archiveros, que cul-
minó en una colección de dos volúmenes de más de 2.000 esclarecedores 

20 Felician Gess (ed.), Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, 
dos volúmenes, Leipzig 1905-1917.
21 Ernst Bloch, Thomas Münzer als Theologe der Revolution, Múnich, 1921 [ed. cast.: 
Thomas Müntzer, teólogo de la revolución, Madrid, Antonio Machado libros, 2002]. 



362 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Documentos de la Historia de la Guerra de los Campesinos en Alemania 
Central (1934 y 1942).22 Antes, en 1931, se publicó la primera «edición 
recopilada» de las cartas y escritos de Müntzer.23 La correspondencia de 
Müntzer ya estaba disponible desde hacía tiempo: antes de 1842 se ha-
bían publicado unas cincuenta y dos cartas de forma bastante aleatoria; 
en los setenta años siguientes se añadieron otras veintiséis; la nueva edi-
ción de 1931 las reunió todas y añadió otras doce para alcanzar un total 
de noventa. Teniendo en cuenta que hoy en día solo se han descubierto 
102 cartas de y a Müntzer, se trata de un primer resultado bastante sóli-
do. En este mismo volumen se publicaron por primera vez otras piezas de 
documentación biográfica, incluidas las cuatro versiones del «Manifiesto 
de Praga».

La historiografía está condicionada por la historia contemporánea. 
En 1933, el nsdap (el Partido Nazi) tomó el poder estatal en Alema-
nia. La investigación sobre Müntzer no se detuvo en absoluto, pero ad-
quirió un carácter completamente nuevo. Un académico alemán, escri-
biendo en 1937, proclamó que Müntzer era «ante todo un teólogo, un 
predicador y un liturgista, no un político; un hombre de Iglesia, pero 
no un demagogo».24 Como otro historiador había explicado en 1933, 
en la introducción a su historia de la Guerra de los Campesinos: «Hoy, 
al término de la primera revolución alemana victoriosa, el campesino 
ha encontrado finalmente en el Tercer Reich la posición en la vida por 
la que luchó en 1525».25 La palabra «revolución» tiene evidentemente 
muchos significados. Este historiador era Günther Franz, que llegó a 
ser miembro de las sa, ascendió en las filas de las ss y desempeñó hasta 
1945 un papel destacado en el establecimiento de directrices antijudías 
y anticomunistas para la investigación académica (un asunto menor 
que, con optimismo, intentó ocultar en su larga carrera académica des-
pués de la guerra). Y sin embargo, a pesar de sus opiniones políticas, 
Franz consiguió producir muchos resultados archivísticos valiosos. Fue 

22 Otto Merx, Günther Franz y Walther P. Fuchs (eds.), Akten zur Geschichte des 
Bauernkrieges in Mitteldeutschland, 1934 y 1942.
23 Heinrich Böhmer y Paul Kirn, Thomas Müntzers Briefwechsel, Leipzig, 1931.
24 Friedrich Wiechert y Oskar J. Mehl, Thomas Müntzers Deutsche Messen und Kirchenämter, 
Grimmen, 1937.
25 Günther Franz, Der deutsche Bauernkrieg, Bad Homburg, 1969 (primera edición 
Múnich, 1933).



363El Diablo en persona

durante varias décadas el principal estudioso occidental de la Guerra de 
los Campesinos.26

Muchas cosas volvieron a cambiar en 1945. Una de ellas, y no la 
menos importante, fue el reparto de Alemania por los Aliados y el es-
tablecimiento, poco después, de la República Democrática Alemana 
(rda). Durante las tres décadas siguientes, la investigación sobre la 
Guerra de los Campesinos y los radicales fue supervisada en gran me-
dida por la Unión Soviética y la rda. Esto era muy diferente de lo que 
había sucedido antes: mientras que Müntzer había sido visto específica-
mente como no político, ahora era considerado específicamente como 
un líder político de los oprimidos. El primer trabajo importante que 
apareció en los años de posguerra fue el del historiador soviético M. 
M. Smirin, cuyo estudio a gran escala se tituló La reforma popular de 
Thomas Münzer.27 El libro apareció por primera vez en ruso en 1947 y 
en alemán cinco años después. La pista estaba en el título: se trataba de 
una Guerra de los Campesinos planeada y dirigida por Müntzer y sus 
camaradas, un levantamiento campesino y proletario dirigido por un 
partido revolucionario. Los Elegidos se identificaban como «el Pueblo», 
lo que quizá no fuera una gran sorpresa, ya que encajaba perfectamente 
con la concepción estalinista de que el Partido era igual al Pueblo. Poco 
había de nuevo en este libro desde el punto de vista fáctico —se trataba 
efectivamente de una reelaboración del libro de Engels—, pero Smirin 
sí empezó a investigar la relación entre la teología de Müntzer, el misti-
cismo medieval y el taborismo husita.

El Partido Socialista Unificado (psu), en el poder en Alemania 
Oriental, fomentó este nuevo enfoque. Se trataba de un país joven, 
nuevo y esperanzado, y lo que un país joven, nuevo y esperanzado siem-
pre necesita son sus propios héroes y su propia historia. Los investiga-
dores de la rda respondieron admirablemente: mediante un cuidadoso 
filtrado de los archivos, se alejaron gradualmente de la idea de Smirin 
de Müntzer como un revolucionario proletario temprano que lideraba 
un levantamiento nacional, hacia una imagen más matizada. (Aunque, 

26 Para una breve biografía política de Franz, véase el ensayo de Wolfgang Behringer 
en uni-saarland.de/fileadmin/upload/lehrstuhl/behringer/PDF/bauernfranz.pdf (último 
acceso julio 2023).
27 Moisei M. Smirin, Narodnaia reformatsiia Tomasa Miuntsera, Moscú, 1947; trad. 
alemana Die Volksreformation des Thomas Münzer, Berlín [Este] 1952.



364 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

en un revelador eco de la valoración de 1933 del papel de los campe-
sinos en la «revolución nacional», un destacado historiador de la rda 
escribió: «En la rda, la herencia de Müntzer es ahora una entidad viva, 
y sus pensamientos más importantes, su compasiva lucha por un signi-
ficado más elevado, se han convertido en realidad).28 Sobre todo a par-
tir de 1956, cuando los nuevos dirigentes soviéticos levantaron la mano 
muerta de Stalin, los historiadores de Alemania del Este desarrollaron 
la tesis de que el levantamiento de 1525 fue una «revolución burguesa 
temprana», con Müntzer como teórico.29 Normalmente se tomaban el 
tiempo necesario para estudiar las fuentes y encajarlas en el marco gene-
ral acordado. (Dado que gran parte de su trabajo se basaba en material 
de archivo, a los investigadores no les ayudó mucho la decisión del 
gobierno del psu de Sajonia —a pesar de las desesperadas protestas del 
archivero de Dresde— de enviar a Stalin un regalo por su septuagésimo 
cumpleaños en diciembre de 1949: el regalo incluía los originales de 
casi todas las cartas de la propia colección de Müntzer, hasta finales 
de 1524, y algunos documentos más. Se fotografiaron antes de encua-
dernarlas y se les añadió una dedicatoria al «Amigo del pueblo alemán 
y sabio líder del pueblo soviético». Stalin rompió con entusiasmo los 
envoltorios y las cintas de su regalo y lo colocó en las estanterías de su 
biblioteca privada; tras su muerte, la colección se trasladó a la Bibliote-
ca Estatal Rusa de Moscú, donde permanece hasta hoy).30

Si la rda marcó el ritmo de los estudios sobre Müntzer, Occidente 
no se quedó atrás. Gran parte del esfuerzo se dedicó a investigar a los 
anabaptistas o la teología de Müntzer.31 En general, los historiadores 
occidentales adoptaron el punto de vista de que, si los «comunistas» 

28 Max Steinmetz, «Das Erbe Thomas Müntzers», Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, 
vol. 17, núm. 9, 1969, p. 1118.
29 Véase especialmente las obras de Carl Hinrichs, Alfred Meusel y Ernst Sommer; des-
pués de 1956, son de considerable valor las obras de Manfred Bensing, Max Steinmetz, 
Siegfried Bräuer y Gerhard Zschäbitz.
30 Véase el catálogo de la Biblioteca Nacional Rusa (Rossijskaja Gosudarstvennaja Bi-
blioteka), Moscú, Colección 218, núm. 390, p. 314. Incluso si el psu hubiera sabido 
que Stalin había falsificado su propia fecha de nacimiento —nació en 1878, no en 
1879—, es poco probable que su entusiasmo por enviarle un regalo de su propio regis-
tro histórico hubiera disminuido.
31 Véase, en particular, las obras de E. Gordon Rupp, Hans Joachim Hillerbrand y 
Hans-Jürgen Goertz.



365El Diablo en persona

eran pro Müntzer, entonces tal vez era más seguro ser escéptico acerca 
de la influencia de Müntzer sobre los rebeldes. Quizá la publicación 
más importante en Occidente fue una edición de las Obras Comple-
tas de Müntzer (1968), realizada en gran parte —aunque no exclusi-
vamente— por el erudito alemán Franz (mencionado anteriormente). 
El pesado volumen contenía todas las cartas conocidas, todas las obras 
impresas, las liturgias completas y otros documentos variados relacio-
nados con la vida de Müntzer. La edición se había planeado en 1933 
y se preparó en 1942, pero el manuscrito se perdió durante la guerra. 
Se tardó algún tiempo en volver a reunirlo todo, en parte porque gran 
parte del material relevante se encontraba entonces en los archivos de la 
rda, y parte de él, inoportunamente, en Moscú. Como edición crítica, 
tenía sus defectos, pero hasta que se publicó una edición revisada de las 
«obras completas», casi cuatro décadas después, era lo máximo a lo que 
se podía aspirar. (La última y mejor edición completa consta de tres vo-
lúmenes, que aparecieron en un orden ligeramente idiosincrásico —el 
volumen 3 primero, el volumen 1 después— entre 2004 y 2017).

Si tomamos todos los estudios o ediciones de Müntzer desde 1525 
hasta 2012, de las estadísticas se desprende un patrón intrigante (véase 
la tabla en la nota).32 Lo que vemos es un crecimiento constante del 
interés que aumenta hasta 1945. Inmediatamente después de la Se-
gunda Guerra Mundial, se produce un ligero repunte, que crece cada 

32 

Periodo Total Media anual
1519-1794 433 1,57
1795-1848 127 2,35
1849-1870 37 1,68
1871-1932 276 4,45
1933-1945 81 6,23
1946-1956 109 9,90
1957-1974 400 22,22
1975-1989 1.048 69,87
1990-2012 706 30,70

 	
Cifras extraídas de Marion Dammaschke y Günter Vogler, Thomas-Müntzer-Biblio-
graphie (1519-2012), Baden-Baden, 2013. Las cifras de 2013 a 2023 mantienen la 
tendencia del periodo finalizado en 2012.



366 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

vez más hasta de 1974. Pero en el periodo de 1975 a 1989 se produce 
un enorme repunte. Esto se debió a tres acontecimientos: en primer 
lugar, el 450 aniversario de la Guerra de los Campesinos, que se celebró 
fastuosamente en la rda en 1975; a continuación, el 500 aniversario 
del nacimiento de Lutero, en 1983; y, por último, el 500 aniversario de 
Müntzer, en 1989. El primero era de esperar; de hecho, junto a una au-
téntica producción estajanovista de monografías, historias populares y 
estudios detallados, se imprimieron sellos de correos y billetes de banco 
de la rda con la imagen de Thomas Müntzer. Tras una larga gestación, 
el Museo Panorámico de la Guerra de los Campesinos, encargado en 
1974, se inauguró finalmente en 1989 en la colina de la batalla sobre 
Frankenhausen, con una enorme y hermosa representación de los acon-
tecimientos de mayo de 1525, pintada por el artista Werner Tübke. 
Pero las celebraciones de 1983 fueron bastante más inesperadas: al igual 
que Alemania Occidental, el gobierno de la rda se volcó de lleno en la 
conmemoración de la vida y obra de Martín Lutero. ¿No nació Lutero 
en una región que ahora pertenece a la rda? Y Wittenberg también 
era, evidentemente, propiedad del pueblo. Los historiadores de la rda 
tardaron un tiempo en adaptarse a la completa inversión de la postura 
anterior del psu respecto a Lutero, pero esto parece haber tenido bene-
ficios a largo plazo. Sin embargo, en 1989, cuando llegó el momento de 
celebrar el nacimiento de Müntzer, los historiadores se enfrentaron a un 
pequeño dilema: ¿cómo conciliar el círculo pro-Lutero con el cuadrado 
pro-Müntzer? Por suerte, este tipo de distinciones no preocupaban al 
psu, que estaba encantado de celebrar a cualquier héroe nacional del 
que pudiera echar mano. Y en cualquier caso, en 1989, el gobierno de 
Alemania Oriental tenía otras cosas de las que preocuparse aparte de la 
dialéctica Müntzer-Lutero.

Aunque el resumen anterior se basa en gran medida en las historias y 
ediciones en lengua alemana, esto no quiere decir que Occidente (prin-
cipalmente Reino Unido y Estados Unidos) se haya cruzado de bra-
zos.33 Después de 1975 surgió un número respetable de contribuciones 
en lengua inglesa: unas 180 en total entre 1975 y 2022. Las principales 
preocupaciones de la mayoría de ellas eran la teología y el anabaptismo. 

33 Mención especial merecen las obras de Tom Scott, Peter Matheson, op. cit.; y Mi-
chael Baylor y Abraham Friesen, op. cit.



367El Diablo en persona

Lo cual es bueno: Müntzer era tanto un teólogo como un revoluciona-
rio. Sin la labor de los investigadores occidentales antes de 1990, este 
pequeño hecho casi podría haberse pasado por alto.

Si 1933 y 1945 fueron puntos de inflexión importantes en la histo-
riografía alemana de Müntzer y la Guerra de los Campesinos, la caída 
de la Unión Soviética y la rda en 1989, seguida rápidamente por la 
reunificación de Alemania, le dieron un nuevo impulso. La historio-
grafía de Müntzer en este periodo más reciente se ha caracterizado en 
gran medida por un sentido de cautela y una investigación escrupulosa, 
combinada con la ambición de comprender cómo y por qué la teología 
de Müntzer se relacionaba con sus acciones políticas. Un grupo de his-
toriadores y teólogos, tanto del viejo «Occidente» como del «Este», ha 
producido en los últimos años algunos nuevos y notables conocimien-
tos sobre Müntzer y su época.34 Cabe mencionar aquí en particular el 
trabajo de Günter Vogler y Siegfried Bräuer, quienes, durante cinco 
décadas, produjeron una cantidad extraordinaria de libros y ensayos 
perspicaces, que invitan a la reflexión y que sintetizan los enfoques del 
Este y el Oeste.

Pero esto no quiere decir que todos los viejos mitos hayan desa-
parecido. Hace muy poco, con motivo del aniversario de la Reforma 
alemana en 2017, la Iglesia Evangélica Alemana decidió celebrar solo 
a Lutero y, a pesar de las intensas presiones, decidió no mencionar a 
Müntzer ni a Karlstadt en la medida de lo posible; y cuando se mencio-
nó inadvertidamente a Müntzer, algunos representantes de esa Iglesia se 
encargaron de compararlo con los líderes de los grupos terroristas isla-
mistas como el isis y al-Qaeda.35 Incluso por parte de quienes deberían 
saberlo mejor, se siguen haciendo afirmaciones biográficas exaltadas y 
absurdamente inexactas.36 Martín Lutero estaría contento con tan te-
rribles historias.

34 Específicamente Tom Scott y Peter Matheson, op. cit.; Thomas. T. Müller, Hans-
Jürgen Goertz, Günter Vogler y Siegfried Bräuer, op. cit.
35 Thomas T. Müller, Mörder ohne Opfer: Die Reichsstadt Mühlhausen und der Bauern-
krieg in Thüringen, Petersberg, 2021, p. 15.
36 Véase, como ejemplo reciente de descuido desinhibido Eric Vuillard, La guerre des 
pauvres, París, 2019 [trad. inglesa The War of the Poor, Londres, 2021; ed. cast.: La 
guerra de los pobres, Barcelona, Tusquets, 2019].





369

La profecía del Conde Albrecht de Mansfeld es cierta, cuando 
me escribió: «Hay un Müntzer detrás de todo esto». Porque 

quien repudie la enseñanza de la Ley, derribará el gobierno y 
la autoridad. Y si la Ley es expulsada de la Iglesia, entonces 

no habrá más reconocimiento del pecado en el mundo.1

Martín Lutero (1537)

La historia de Thomas Müntzer es breve. Abarca tan solo treinta y cinco 
años, la mayoría de los cuales están completamente en blanco para no-
sotros. Ya es bastante difícil descubrir rastros de su vida y su pensamien-
to, pero aún lo es más sacar la verdad de debajo de los detritus deposita-
dos por siglos de comentarios hostiles y resulta casi imposible encontrar 
al hombre. Si comparamos lo que ahora tenemos de Müntzer con lo 
que poseemos de su principal oponente, Martín Lutero, la diferencia es 
asombrosa. Mientras que las cartas y obras impresas de Müntzer bastan 
para ocupar dos volúmenes bien forrados, de Lutero tenemos más de 
setenta volúmenes; en comparación con las ciento y pico piezas de co-
rrespondencia de Müntzer que han sobrevivido (y apenas cincuenta de 
ellas fueron escritas por él), tenemos más de 3.330 de Lutero; frente a 
ocho obras impresas de Müntzer, hay suficientes para llenar unos cin-
cuenta volúmenes con Lutero. Además las «charlas de mesa» de Lutero 
de años posteriores ocupan otros seis volúmenes. Müntzer nunca se dio 
el lujo de sentarse a cenar con acólitos que anotaban cada una de sus 

1 Martín Lutero, Gesammelte Werke, Weimar, 1883-2009, Tischreden, vol. 3, p. 406, 
núm. 3554, marzo de 1537.

Conclusión

Hay un Müntzer detrás de todo



370 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

palabras, sino que sus restos se pudrieron lentamente en un campo a las 
afueras de Mühlhausen. Es casi increíble que tengamos algo de Müntzer. 
Sus obras impresas —cuando no fueron confiscadas en la imprenta— 
nunca llegaron a un público amplio y nadie que pusiera sus manos en 
ellas estaría dispuesto a anunciarlo. Sus cartas se transmitieron casi por 
accidente. Solo gracias al atesoramiento de algunos documentos en los 
archivos de los castillos conservamos algo de este material. Que hayan 
sobrevivido a cinco siglos de turbulenta historia alemana —guerras re-
ligiosas, revoluciones burguesas y proletarias, bombardeos aliados, el 
cumpleaños de Stalin— es una especie de milagro.

Volvamos ahora a nuestra primera pregunta: ¿quién era ese Thomas 
Müntzer? Si no era un Diablo, un Satán y un lobo feroz, entonces ¿qué 
era y por qué deberíamos recordarlo?

Thomas Müntzer no hablaba de su propia vida, ni de sus propias 
emociones. A falta de este toque personal, la única impresión que que-
da es la de alguien muy inteligente y extremadamente culto, pero quizá 
un poco obstinado y altivo, indignado por las injusticias de su época, 
solidario —y probablemente frustrado— con la gente inculta con la 
que trataba a diario. En algunas de sus cartas, queda claro que no era 
diferente de cualquier otra persona decente: se preocupaba por su casa 
y su familia; le enfurecían los necios; y se cuidaba de disuadir a sus se-
guidores de actos de resistencia sin sentido. 

Las pruebas también indican que era un hombre muy respetado por 
quienes entraban en contacto con él. Sabía escuchar, entablaba relacio-
nes con la gente con rapidez e inspiraba lealtad. Tenía una amplia red 
de corresponsales repartidos por toda Alemania: colegas predicadores 
en su mayoría, tal vez personas que había conocido en una o más uni-
versidades, pero también personas que se sentían inspiradas por sus 
ideas y métodos. En las cartas que se conservan, mantuvo contacto 
con más de cincuenta personas. Algunos de sus corresponsales son bas-
tante inesperados —magnates mineros, por ejemplo, comerciantes y el 
representante ducal en Allstedt; ninguno de ellos tenía, incluso antes 
de la calamidad de 1525, ninguna razón en particular para alentar o 
mantener correspondencia con un hombre que tan descaradamente se 
oponía al orden social existente. Lo que los atrajo fue el rigor intelectual 
de Müntzer y la persuasión de sus respuestas, y tal vez la emoción de 



371Hay un Müntzer detrás de todo

jugar con fuego en una era de incendios teológicos provocados. Con los 
años, sin embargo, no fueron los grandes y los ricos los que ocuparon 
un lugar destacado en la correspondencia de Müntzer; fueron predica-
dores con inclinaciones similares, habitantes de ciudades preocupados 
o radicales entusiastas de clase baja. Estas personas, hasta los fatídicos 
días de Frankenhausen, acudieron a él en busca de consejo y orien-
tación. (Lo que falta en la correspondencia recuperada son las cartas 
de los líderes de la Reforma y la rebelión del suroeste de Alemania, 
por ejemplo, Hubmaier, Oekolampad o Hugwald; en su «confesión», 
Müntzer indicó que su esposa tenía un saco adicional lleno de cartas, y 
menciona específicamente cartas de los dos últimos, pero ninguna de 
ellas ha salido a la luz).2

Y luego, por supuesto, estaba Martín Lutero: «Doctor Mentiroso, 
gusanillo venenoso con tu apestosa humildad». Del mismo modo que es 
difícil entender a Müntzer sin su némesis, tampoco sería aconsejable in-
tentar comprender a Lutero sin su «Diablo de Allstedt». Hasta su muer-
te en 1546, Lutero volvió una y otra vez sobre el tema de Müntzer. Sin 
duda, a menudo puso a Müntzer entre paréntesis junto con Karlstadt, 
Zwinglio, Oekolampad y todos los demás «espiritistas y baptistas». Pero 
fue a Müntzer a quien reservó sus críticas más acerbas; para Müntzer 
estableció una verdadera industria artesanal de falsificación. Lutero vio 
en él nada menos que la manifestación real de Satanás. Müntzer era 
el hombre que predicaba el derramamiento de sangre y el asesinato. 
Müntzer era el hombre que había agitado al campesinado de 1525, y 
sembrado la disidencia y la desobediencia entre la gente de ciudades 
y aldeas. Y sí, es cierto que Müntzer predicaba el derramamiento de 
sangre contra los impíos, especialmente contra los gobernantes impíos. 
Pero Lutero prefirió ignorar cuidadosamente el hecho de que Müntzer 
no mató a nadie y que sus compañeros rebeldes mataron a muy pocos, 
y esto sobre todo en defensa propia. ¿Y lo creerían? También Lutero 
predicó el derramamiento de sangre y la muerte: sus diatribas contra 
los campesinos de 1525 avalaron y justificaron la matanza de muchos 
miles de hombres y la total indigencia de las familias. Lutero se sentía 

2 Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe (en lo sucesivo, citado como 
«Thma»; véase Bibliografía para más detalles), vol. 3, pp. 266-272; Peter Matheson 
(trad. y ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, Edimburgo, 1988 (en lo sucesivo, 
citado como «Matheson»), p. 434.



372 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

profundamente incómodo por el hecho de que un compañero reforma-
dor —que había compartido sus ideas en las primeras etapas de la Re-
forma, que era claramente un estrecho colaborador en 1518-1519— se 
viera ahora envuelto en un levantamiento social masivo contra el orden 
establecido. Las reformas de Lutero estaban firmemente enganchadas 
al carro de sus príncipes sajones. La diferencia fundamental entre los 
dos hombres era la siguiente: en mayo de 1525, Müntzer estaba con los 
miembros más bajos de la sociedad, Lutero con los más altos. A partir 
de 1522, la tarea fundamental de Lutero consiste en distanciarse lo más 
posible de los radicales. Si para ello era necesario calumniar e insultar, 
que así fuera.

Müntzer era un intelectual. Los panfletos y cartas que se conservan 
de él demuestran su profundo conocimiento de la Biblia y de las prin-
cipales obras teológicas de la Edad Media. A diferencia de Lutero y mu-
chos otros reformadores radicales y de la corriente dominante, Müntzer 
nunca había sido monje; pero a lo largo de los años, y en muchos luga-
res diferentes, adquirió una sólida base de conocimientos bíblicos y de 
historia religiosa. Müntzer desarrolló un canon de ideas, mezcla de fe 
del Antiguo Testamento y misticismo individual, que eliminaba todos 
los apoderados y sustitutos entre una persona y su Dios.

La verdadera fe pasaba por el sufrimiento —que se suponía espiri-
tual, pero no exclusivamente— y la verdadera fe daba autoridad al indi-
viduo; en otras palabras, permitía al campesino agobiado y al habitante 
de la ciudad descontento encontrar en sí mismos la justificación de sus 
actos de rebelión social, económica y política. Hasta cierto punto, la 
justificación religiosa de las demandas sociales ya había sido esbozada 
por los rebeldes en el siglo anterior, y luego alentada por Lutero en sus 
primeras obras —basta con considerar las citas bíblicas que bordaban 
muchas de las listas de demandas de los rebeldes durante la Guerra de 
los Campesinos—. Pero Müntzer fue un paso más allá: para él, la Biblia 
no era la única fuente de justificación; era solo otro «testigo» de la fe, 
uno entre muchos testigos pasados y presentes.

Müntzer era un intelectual, pero odiaba profundamente a los «aca-
démicos», aquellos que se enclaustraron en instituciones religiosas y 
universidades, discutiendo sobre teología en una atmósfera enrareci-
da y prestando poca o ninguna atención a las necesidades de la gente 



373Hay un Müntzer detrás de todo

común, o —peor aún— apoyando con sus ideas la existencia conti-
nuada de una clase de gobernantes sin Dios. Sentía simpatía por la 
«pobre gente» que no tenía ni estudios ni tiempo para aprender. Es 
cierto que de vez en cuando expresaba su frustración por la lentitud 
con la que se recogían sus ideas; si no se hubiera sentido frustrado, no 
habría sido humano. Pero para él, la tarea de la «Reforma» era educar 
a los pobres, dándoles lecciones en su propio lenguaje cotidiano, para 
que pudieran comprender realmente los fundamentos de la fe, para que 
pudieran liberarse. Sus obras escritas demuestran un hábil manejo de 
la lengua alemana. Sus textos son, por lo general, perfectamente claros; 
utiliza analogías sencillas, así como referencias al Antiguo Testamento, 
y un vocabulario fecundo y terrenal de insultos que habría resultado 
familiar a cualquiera. Sus interpretaciones de los Salmos eran más que 
meras traducciones: eran guías para la acción. Su lenguaje, como ha 
observado un comentarista, es complejo, rico y brillante, como el de 
Rosa Luxemburg, «necesariamente tenso, roto, que apunta más allá de 
sí mismo».3

Cuando se permitió el lujo de disponer de tiempo, Müntzer trabajó 
incansablemente para reformar la práctica religiosa. Para ello fueron 
fundamentales sus obras litúrgicas: mediante estas liturgias alemanas 
y la participación de todos los feligreses en las ceremonias, se derribó 
otra barrera entre el pueblo y su Dios. (Y Müntzer lo consiguió varios 
años antes que Lutero, para disgusto de este último). Como hemos ar-
gumentado, el valor educativo de sus liturgias reformadas no puede pa-
sarse por alto ni exagerarse. La popularidad de sus sermones en Allstedt, 
que atraían a cientos de personas de kilómetros a la redonda, sugiere 
que sus habilidades oratorias estaban a la altura de sus dotes de escritor.

Incluso después de su muerte, sus reformas y doctrinas religiosas 
perduraron, bien en la casi improbable supervivencia de sus liturgias 
y panfletos en Turingia, bien en las vidas y obras de los anabaptistas 
alemanes más radicales. Es cierto que las doctrinas no perduraron mu-
cho tiempo de una forma reconocible. Era de esperar, dado el celo con 
que su memoria fue atacada por los luteranos, los católicos y la nobleza 

3 Peter Matheson, «The Language of Thomas Müntzer» en Thomas Müntzer im Blick: 
Günter Vogler zum 90. Geburtstag, ed. M. Dammaschke y T. T. Müller, Mühlhausen, 
2023, p. 130.



374 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

gobernante. Pero también el luteranismo estuvo a punto de desapare-
cer. Poco después de la muerte de Lutero en 1546, una breve y aguda 
guerra entre la «Liga de Esmalcalda» de príncipes luteranos contra el 
poderío del Sacro Imperio Romano Germánico llevó a la imposición de 
severas restricciones al crecimiento del luteranismo en Alemania.

Si despojamos a la doctrina de Müntzer de su envoltura religio-
sa, ¿qué queda? Nada menos que una autoridad absoluta para la rebe-
lión. La teología del siglo xvi no puede juzgarse desde la perspectiva 
retrospectiva del siglo xxi. ¿Sigue siendo posible ser un reformador 
religioso y, al mismo tiempo, un revolucionario social? Posiblemente 
no, aunque hay excepciones. Pero en la Europa de hace 500 años no 
se podía ser revolucionario sin ser reformador religioso. Prácticamente 
todas las formas de expresión intelectual estaban circunscritas al marco 
de la religión cristiana. Era el lenguaje común de todos, desde el más 
alto príncipe hasta el más simple campesino, para el artesano tanto 
como para el humanista, para el capitalista tanto como para la esposa y 
la madre, para el minero tanto como para el labrador. Para cambiar las 
formas de pensar, no había más remedio que adoptar la apariencia y el 
lenguaje de los iconos que habían dominado el pensamiento durante 
siglos. Había que adaptar las únicas herramientas disponibles, las de la 
Biblia, a nuevos usos. Y había que hacerlo por «Dios». Müntzer hablaba 
con palabras que hoy nos parecen extrañas, incluso incómodas, pero su 
llamamiento a un cambio total de la sociedad sigue resonando, claman-
do por una nueva era de justicia social. 

Se puede discutir sobre doctrinas religiosas hasta que, por agota-
miento, todo el mundo acepte discrepar. ¿Los sueños y las visiones 
vienen de Dios o del Diablo? ¿El pan y el vino de la misa cristiana 
son realmente carne y sangre, o meras representaciones? ¿Sustituye el 
Nuevo Testamento al Antiguo? Las minucias de todas estos argumentos 
sirvieron de ejercicio para los intelectuales durante décadas; hombres y 
mujeres fueron asesinados por mantener una opinión equivocada so-
bre oscuros asuntos doctrinales. Pero lo importante, tanto para Lutero 
como para Müntzer, era el resultado práctico de las doctrinas religiosas: 
en pocas palabras, ¿a qué estructuras sociales y económicas beneficiaba 
o desafiaba una doctrina religiosa? Las primeras enseñanzas de Lutero 
allanaron el camino para demandas más concretas de cambio social: ¿de 
qué otra manera se puede explicar el enorme auge, a partir de 1517, de 



375Hay un Müntzer detrás de todo

la agitación en favor de reformas políticas, económicas y jurídicas en 
la ciudad y en el campo, justificadas explícitamente por referencias a la 
Biblia? Para Lutero, por supuesto, tales demandas fueron consecuen-
cias involuntarias, y pasó el resto de su vida tratando de distanciarse 
de los acontecimientos de 1525. Afirmó una y otra vez que había que 
obedecer a la autoridad secular. De otro lado, en el verano de 1524, 
Müntzer había rechazado la autoridad secular; su enseñanza estaba des-
tinada a despejar el camino para algo aún más grande que la reforma: 
el Milenio. Era un concepto vago, sin duda, y Müntzer nunca esbozó 
la forma de la nueva sociedad, pero sin duda prometía justicia, cono-
cimiento y bienestar; en resumen, una sociedad que cuidara de todos 
sus miembros. Sin llegar a esbozar una utopía, Müntzer miró más allá 
de la rebelión hacia una época de nuevas relaciones entre las personas 
y una nueva relación entre la humanidad y Dios; proporcionó a sus 
seguidores las herramientas intelectuales que conducirían a esta nueva 
era y la gobernarían. 

Cuando a los más afectados se les da la responsabilidad de un gran 
proyecto, o están estrechamente implicados en el mismo, lo asumen 
como propio. Müntzer se dio cuenta de ello. Es lo que le impulsó a 
reformar las liturgias, a explicar la fe en los términos más sencillos, a 
llegar a la gente corriente y llevarla a las filas de los Elegidos que se con-
vertirían en los soldados revolucionarios de la nueva era.

Las revoluciones no son asuntos sencillos. Se trata de grandes canti-
dad de agitadas contradicciones, que se retuercen ahora en un sentido, 
ahora en otro, ahora en ambos a la vez. Inspiran y dan esperanza a mi-
llones de personas. Abruman y aplastan las vidas de miles de personas. 
A menudo se estrellan y arden, debido a la traición o a la indecisión de 
los líderes, o a la fuerza relativa del orden gobernante. A veces se abren 
paso hacia una nueva realidad, un nuevo statu quo sobre el que se puede 
—pero no necesariamente— seguir avanzando.

¿Fue la guerra de los campesinos alemanes una «revolución»? Cierta-
mente, fue una insurgencia rápida y generalizada contra el orden social 
y económico, en la que participó un gran número de personas en una 
vasta franja del actual territorio de Alemania y Austria. Fue todo lo 
coordinada que pudo ser dentro de las limitaciones impuestas por la 
falta de comunicaciones rápidas a larga distancia. Las ideas y las tácticas 



376 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

se compartían y se alimentaban del conocimiento común preexistente 
de las enseñanzas bíblicas. Pero no había un «comité central» armado 
con una estrategia única. En su lugar, había líderes locales, personas de 
enorme valor y convicción, que luchaban —a veces con un mínimo de 
perspicacia— por alcanzar un gran objetivo. Trágicamente, no podían 
esperar derrotar a una clase dominante que quizá ya no tenía a Dios de-
trás, pero que seguía teniendo lo más parecido: riqueza y mercenarios.

¿Era Müntzer un «revolucionario»? Hemos visto que, desde Praga, 
y cada vez más en 1524-1525, Müntzer defendió a los «pobres» y a la 
«gente común» contra la triple opresión ejercida por la Iglesia, el Estado 
y las relaciones de producción. Sus preocupaciones fueron inicialmente 
espirituales, pero poco a poco fueron abarcando de forma muy espe-
cífica los aspectos sociales y políticos de la vida. Desde sus primeros 
escritos, se muestra partidario de la causa de los oprimidos espirituales 
y económicos. En 1525, Müntzer asumió el papel de líder en el le-
vantamiento campesino de Alemania central. Sin embargo, no fue el 
único; está claro que Heinrich Pfeiffer instigó los levantamientos en 
Mühlhausen y la mayoría de los informes oficiales de la época hablaban 
de los dos líderes trabajando en tándem: «Müntzer y Pfeiffer» formaban 
un monstruo de dos cabezas en los anales de las autoridades luteranas 
y católicas. Y, por supuesto, otros desempeñaron papeles honorables 
y significativos en Sajonia y Turingia. Pero en Zwickau y Allstedt y 
en distintos lugares intermedios, Müntzer había sentado las bases de 
la insurrección con sus reformas, sermones, cartas y panfletos. Actuó 
durante toda su vida en una región muy pequeña, pero significativa, 
que abarcaba un área de unos sesenta y cinco por cincuenta kilómetros. 
Pero, a diferencia de muchos de sus contemporáneos que promovieron 
la reforma, él comprendió la importancia de un panorama más amplio: 
tomó la decisión muy deliberada de viajar en el invierno de 1524 al cri-
sol de la sublevación en el suroeste de Alemania. En los últimos meses 
de su vida, todos los testimonios disponibles demuestran que campe-
sinos, plebeyos y nobles le consideraban por igual la pieza clave de la 
sublevación del centro de Alemania. Y en Frankenhausen, como líder 
político de un ejército de desposeídos que se enfrentaba a abrumadoras 
dificultades, no eludió sus responsabilidades revolucionarias.

Relativamente pocos revolucionarios triunfan: pensemos en el 
internacionalista escocés John Maclean, en Karl Liebknecht y Rosa 



377Hay un Müntzer detrás de todo

Luxemburg, en Trotsky y Louis Blanqui y en muchos otros que es-
tuvieron a la altura de los desafíos de su tiempo y fueron derrotados. 
Thomas Müntzer, con su fuerza intelectual y su coraje, tiene un lugar 
en esa honorable compañía. Podría decirse que fue uno de los teólo-
gos más importantes del primer periodo de la Reforma, y que se situó 
en la encrucijada entre el pensamiento medieval y la filosofía política 
moderna, en un momento en el que el primer capitalismo empezaba a 
construir el marco político en el que florecería después.

¿Qué hace de Müntzer una figura digna de nuestra atención en la 
era moderna? Simplemente esto: que su comprensión de la relación 
entre la religión establecida, la autoridad secular y la injusticia social le 
obligó a levantarse y luchar por el derrocamiento de los tres, a pesar de 
las enormes fuerzas que se acumularon en su contra. Tuvo el enorme 
coraje para luchar por un futuro aparentemente imposible. Frente a 
quienes solo pretendían reformar un aspecto de la sociedad (la Iglesia), 
reconoció que la base misma de la sociedad estaba corrompida y que 
había que sustituirla por completo. En términos reales, tal vez no con-
siguió gran cosa, pero vio más allá del presente y apuntó hacia el futuro. 
Leemos de nuevo sus palabras, su relevancia no ha envejecido:

Mirad: el origen de la usura, el robo y el atraco está en nuestros señores 
y príncipes, que tratan a todas las criaturas como si fueran suyas: los 
peces en el agua, los pájaros en el aire, las plantas en la tierra... todo 
debe ser suyo. Y encima, luego proclaman los mandamientos de Dios a 
los pobres y dicen: Dios ha ordenado que no robes. Pero, por supuesto, 
eso no se aplica a ellos mismos. Porque oprimen a todos, desollan y 
despluman a todos, al pobre campesino, al obrero y a todos los que 
viven. Pero si algún pobre comete el más mínimo delito, entonces debe 
ser ahorcado. Y a esto el Doctor Mentiroso dice: Amén. Son los mis-
mos señores quienes hacen del pobre su enemigo. Se niegan a eliminar 
las causas de la rebelión, así pues ¿qué bien puede resultar de esto a la 
larga? Y si estas palabras me convierten en un agitador, ¡que así sea!4

4 Thma, vol. 1, p. 385; Matheson, op. cit., p. 335.





379

Porque en muchos lugares... ha demostrado qué 
clase de árbol es, pues no da otro fruto que el asesinato 

y la rebelión, y llama al derramamiento de sangre.
Martín Lutero (1524)

(Todas las entradas se refieren a Thomas Müntzer, salvo que se indique 
lo contrario).
¿Diciembre de 1489? Nace en Stolberg, en el Harz
1506-1507? Breve periodo de estudios en la 

Universidad de Leipzig
c. 1510-1512 En Halle y Aschersleben como vicario
Octubre de 1512 Se matricula en la Universidad de 

Fránkfurt del Óder
Diciembre de 1513 o abril de 1514 Se ordena sacerdote en Halberstadt
Mayo de 1514 Beneficio en la iglesia Michaelskirche 

de Braunschweig
1515/16 Prefecto en el convento cisterciense de 

Frose
Octubre de 1517 Lutero publica sus noventa y cinco 

tesis en Wittenberg
Invierno de 1517-1518 En Wittenberg en enero y en Leipzig 

en junio de 2019
Abril/mayo de 1519 Suplente de predicador en Jüterbog 

(Brandemburgo)
Mayo/junio de 1519 En Orlamünde, parroquia de Andreas 

Karlstadt

Cronología



380 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Junio/julio de 1519 Debate de Johann Eck con Lutero y 
Karlstadt en Leipzig

De diciembre de 1519 a abril 
de 1520

Padre Confesor en el convento 
cisterciense de Beuditz

De mayo de 1520 a abril de 1521 Sacerdote en la Marienkirche y la 
Katharinenkirche en Zwickau

Enero de 1521 El papa León X excomulga a Lutero
16 de abril de 1521 Müntzer se marcha de Zwickau
A partir del 16 de abril de 1521 Lutero comparece ante la Dieta de 

Worms, luego se esconde en Wartburg
Abril/mayo de 1521 En Bohemia (Žatec)
Mediados de junio a principios de 
diciembre de 1521

En Praga

De enero a marzo de 1522 ¿Enseñando en el monasterio de 
Petersberg, cerca de Erfurt? 

Abril de 1522 Predicación de sermones en Stolberg
De junio a septiembre de 1522 En Nordhausen
Principios de diciembre de 1522 Asiste a un debate en Weimar
Diciembre de 1522 a marzo de 1523 Capellán del convento cisterciense de 

Glaucha, Halle
Marzo de 1523 Asume el cargo de párroco en Allstedt, 

Sajonia
Abril de 1523 Se casa con Ottilie von Gersen
Mayo de 1523 Derrota de la «revuelta de los 

caballeros» en el Palatinado
18 de julio de 1523 Publica la Carta a Stolberg
Otoño de 1523 Impresión de Orden y relato
Septiembre de 1523 Conflicto con el conde Ernst de 

Mansfeld
Noviembre de 1523 Impresión de Protesta o Proposición
Diciembre de 1523 / enero de 1524 Impresión del Oficio eclesiástico alemán 

y Sobre la fe fraudulenta
24 de marzo de 1524 Quema de la capilla de Mallerbach
Finales de marzo de 1524 Nace el hijo de Müntzer
13 de julio de 1524 Sermón predicado ante el duque 

Johann
15 de julio de 1524 Represión de los partidarios de 

Müntzer en Sangerhausen



381Cronología

Mediados de julio de 1524 Carta a los príncipes de Sajonia, de 
Lutero

20/22 de julio de 1524 Impresión de Interpretación del 
segundo capítulo de Daniel

24 de julio de 1524 Fundación de la liga de defensa de 
Allstedt

31 de julio / 1 de agosto de 1524 Müntzer y otros son interrogados en 
Weimar

Agosto de 1524 Impresión de la Misa evangélica 
alemana

7 de agosto de 1524 Marcha de Allstedt
Del 18 al 27 de septiembre de 1524 Disturbios en Mühlhausen, Turingia
27 de septiembre de 1524 Müntzer y Pfeiffer expulsados de 

Mühlhausen
Octubre/noviembre de 1524 Llega a Nürnberg
2 de noviembre de 1524 Impresión de Exposicíón explícita de la 

falsa fe
Principios de diciembre de 1524 Salida de Nürnberg
17 de diciembre de 1524 Impresión de la Defensa muy motivada
Mediados de diciembre de 1524 En Basilea, Suiza
Diciembre de 1524 / enero de 1525 En Klettgau, sureste de Alemania
Finales de febrero de 1525 Retorno a Mühlhausen por Fulda
28 de febrero de 1525 Se instala como predicador en la 

Marienkirche de Mühlhausen
17 de marzo de 1525 Creación del «Consejo Eterno» y de la 

«Liga de Dios»
25-26 de abril de 1525 Crisis en Salza – Pfeiffer lleva allí a la 

milicia
28 de abril al 6 de mayo de 1525 Con Pfeiffer, lidera la fuerza armada 

alrededor de Eichsfeld
10-11 de mayo de 1525 Salida y llegada a Frankenhausen
15 de mayo de 1525 Batalla de Frankenhausen
16-17 de mayo de 1525 Interrogatorio y confesión en 

Heldrungen
27 de mayo de 1525 Ejecutado con Pfeiffer en Mühlhausen





383

Para que la Verdad salga a la luz, los lectores imparciales deberían 
leer la siguiente lección verdadera y decidir por sí mismos.

Johann Agricola (1525)

Ediciones de referencia
En alemán:
Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe: Volume 1 – Schrif-

ten, Manuskripte und Notizen [Publicaciones, manuscritos y memo-
randos], ed. Armin Kohnle y Eike Wolgast, Leipzig, 2017.

Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe: Volume 2 – Brief-
wechsel [Correspondencia], ed. Siegfried Bräuer y Manfred Kobuch, 
Leipzig, 2010.

Thomas Müntzer Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe: Volume 3 – Quellen 
[Material de origen], ed. Wieland Held y Siegfried Hoyer, Leipzig, 
2004.

En inglés:
Michael G. Baylor (trad. y ed.), Revelation and Revolution: Basic Wri-

tings of Thomas Müntzer, Bethlehem (pa), 1993.
Peter Matheson (trad. y ed.), The Collected Works of Thomas Müntzer, 

Edimburgo, 1988.

Bibliografía



384 La terrible historia y el juicio de Dios sobre Thomas Müntzer

Wu Ming, Thomas Müntzer: Sermon to the Princes, Londres y Nueva 
York, 2010 (contiene varias de las traducciones de Michael Baylor).

Una selección de traducciones al inglés de las obras y cartas de Müntzer 
está disponible en andydrummond.net/muentzer/muentzerwritings.
html

En castellano:
Manuel Martín Riego (ed.), Thomas Müntzer. Tratados y sermones. In-

troducción y traducción de Lluís Duch, Madrid, Trotta, 2001.

Lecturas básicas útiles (en inglés)
Michael Baylor (ed.), The Radical Reformation, Cambridge, 1991.
Kat Hill, Baptism, Brotherhood, and Belief in Reformation Germany: 

Anabaptism and Lutheranism, 1525-1585, Oxford, 2015.
Douglas Miller, The German Peasants’ War, 1524-1526, Warwick, 2023.
Lyndal Roper, Martin Luther: Renegade and Prophet, Londres, 2016 

[ed. cast.: Martín Lutero. Renegado y profeta, trad. Sandra Chaparro 
Martínez, Madrid, Taurus, 2017].

Lyndal Roper, Summer of Fire and Blood, Nueva York, 2025.
E. Gordon Rupp, Patterns of Reformation, Londres, 1969.
Tom Scott, Society and Economy in Germany, 1300-1600, Basingstoke 

2002.
Tom Scott y Robert Scribner, The German Peasants’ War: A History in 

Documents, Nueva York, 1991.
James M. Stayer, The German Peasants’ War and Anabaptist Community 

of Goods, Montreal, 1991.






	Agradecimientos
	Notas sobre el texto y algunas observaciones útiles
	Introducción Una lección muy útil
	Capítulo 1. El fin del mundo.  Contexto histórico y religioso de la Reforma alemana
	Capítulo 2. El diablo plantó su semilla. Los primeros años de Müntzer
	Capítulo 3. Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre. Predicador en Zwickau (1520-1521) 
	Capítulo 4. Huyó como un archivillano. Una visita a Praga (1521) 
	Capítulo 5. Satán vagó por el desierto. Erfurt, Nordhausen y Halle (1522-1523) 
	Capítulo 6 Satán se hizo un nido en Allstedt. Un año de actividad fructífera en Allstedt (1523-15243
	Capítulo 7 Su cara tenía el amarillo de un cadáver. Rebelión en Allstedt (1524) 
	Capítulo 8 En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo. La teología de Müntzer
	El Apocalipsis 
	Los Elegidos y los impíos  
	Sufrimiento y dolor  
	El temor de Dios 

	Capítulo 9. El Diablo nunca le dejaba descansar. Mühlhausen y Nürnberg (1524)
	Capítulo 10. Su venenosa semilla. En el suroeste de Alemania en la época del levantamiento campesino
	Capítulo 11. Ha llegado la hora. La sublevación de Turingia (1525) 
	Capítulo 12. Thomas parará todas las balas con sus mangas. La batalla de Frankenhausen (mayo de1525)
	Capítulo 13. Así castiga Dios la desobediencia. Las secuelas de la derrota en Frankenhausen 
	Capítulo 14. Predicadores rebeldes y violentos. Los primeros anabaptistas 
	Capítulo 15 El diablo en persona. Historiografía 
	Conclusión. Hay un Müntzer detrás de todo
	Cronología
	Bibliografía
	Agradecimientos
	Notas sobre el texto y algunas observaciones útiles
	Una lección muy útil
	El fin del mundo. 
	El diablo plantó su semilla.
	Los primeros años de Müntzer
	Asesinatos, disturbios y derramamiento de sangre.
	Predicador en Zwickau (1520-1521)
	Huyó como un archivillano.
	Una visita a Praga (1521)
	Satán vagó por el desierto.
	Erfurt, Nordhausen y Halle (1522-1523)
	Satán se hizo un nido en Allstedt.
	Un año de actividad fructífera en Allstedt (1523-1524)
	Su cara tenía el amarillo de un cadáver.
	Rebelión en Allstedt (1524)
	En el nombre de Dios, hablaba y actuaba para el Diablo.
	La teología de Müntzer
	El Diablo nunca le dejaba descansar.
	Mühlhausen y Nürnberg (1524)
	Su venenosa semilla.
	En el suroeste de Alemania en la época del levantamiento campesino (1524-1525)
	Ha llegado la hora.
	La sublevación de Turingia (1525)
	Thomas parará todas las balas con sus mangas.
	La batalla de Frankenhausen (mayo de 1525)
	Así castiga Dios la desobediencia.
	Las secuelas de la derrota en Frankenhausen
	Predicadores rebeldes y violentos.
	Los primeros anabaptistas
	El diablo en persona.
	Historiografía
	Hay un Müntzer detrás de todo
	Cronología
	Bibliografía


